

# إيضالح المقاصل في حَلِّمُ عَضِلاتِ كَالْسِالشَّواهِدَ

باههم مجفعلی جبیبی

Vin And Vin And And Vin And V



حواد مصلح

# ايضلحالمقاصل

فيحَلِّمُعضِلاتِكَا بِالشَّواهِلَ

بهاهما نجفلی حبیبی





: مصلح، جواد ۱۲۹۸ \_۱۲۷۷ شارح. س شناسه

: الشوآهد الربوبيه في المناهم السلّوكيه. شرح عنوان قراريادي : إيضاح المقاصد في حلّ معضّالات كتأب الشوّاهد / جواد مصلع: عنوان يديدآور

به اهتماء نجفتلی حبیبی.

: تهران: مؤسسة پژوهشي حكمت و فلسفة ايران، ١٣٨٥. مشخصات نشر

مشخصات ظاهری : ۲۸۲ ص.

964-8036-27-6 : شابک

مايياشت

: كتَّاب حاضر شرحي بركتاب الشواهد الربوبيه في المناهج مانداشت

السلوكية اثر ملاميد أمرياشد

: مندرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم، ٩٧٩ ؟ ـ ١٠٥٠ ق. الشواهـد موضوع

الربوبيه في المناهج السلوكيه. نقد و تفسير.

: فلسفة اسالامي - متون قديمي تا قرن ١٢.

: معاد موضوع : نبوت. موضوع

موضوع

: مندرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، ۹۷۹ ؟ ـ ۱۰۵۰ ق. الشواهـد شناسه افزوده الربوبيه في المناهج السلوكيه. شرح.

: حبيبي، نجفتلي، ١٣٧٠ ـ

شناسه افزوده : مؤسسة يژوهشي حكمت و فلسفة ايران شناسه افزوده

BBR 1100/09 : ردمبندی کنگره 141/1 : ردمبندی دیونی

شمارة كتابخانة ملى: ٢٢٥٨٥ ـ ٨٥



إيضاح المقاصد في حلَّ معضلات كتاب الشواهد جواد مصلح به اهتمام: نجفظی حبیبی ناشر: مؤسسة پروهشي حكمت و فلسفة ايران چاپ اوّل: ۱۲۸۵ تىران: ١٠٠٠ ئسخە چاپ: چاپ و نشر علمي فرهنگي کتيبه حق چاپ و نشر محفوظ است.

آدرس: تهران، خيابان نوفل لوشاتو، كوچة شهيد آراكليان تلفن: ۶۶۲۰۵۲۲۵ فاکس: ۶۶۹۵۲۲۲۲

نابک: ۱SBN: 964-8036-27-6 ۹۶۲-۸۰۳۶-۲۷-۶

# فهرست مطالب

| مقدمة مصحح                                                          | هفت        |
|---------------------------------------------------------------------|------------|
| متن تعليقات                                                         | ١          |
| المقدمة.                                                            | ۲          |
| المشهد الأول: فيما يفتقر إليه في جميع علوم من لمعاني العامة.        | <b>/</b>   |
| الشاهد الأول: في الوجود                                             | <i>1</i>   |
| الشاهد الثاني: في إثبات نحق آخر منالشهود يقال له الوجود الذهني      | ۲۲         |
| الشاهد الثالث: في الإشارة إلى واجب الوجود و ما يليق بجلاله          | ۲ <b>۸</b> |
| الشاهد الرابع: في سائر الأمور العامة من تتمة تقاسيم الوجود          | ٠          |
| المشهد الثانى: في وجوده تعالى و إنشاءات النشاة الآخرة و             | ٠          |
| الشاهد الأول: في صنعه و إبداعه                                      |            |
| الشاهد الثاني: في الصور المفارقة والمُثل الأفلاطونية                | ٠٧٩        |
| المشهد الثالث: في النظر المختص بعلم المعاد                          | r•0        |
| الشاهد الأول: في أحوال ما يتوقف عليه النشأة الثانية                 | ۲۰٥        |
| الشاهد الثاني: في إنّية النفس و أحوالها و الإشارة إلى مافوقها و     | r£•        |
| الشاهد الثالث: في التجرد لإثبات معاد النفوس                         | ۲۸۱        |
| المشهد الرابع: في إثبات الحشر الجسماني و ما وعده الشارع و أوعد عليه | ۲•٧        |
| الشاهد الأول: في إثبات النشأة الثانية                               | ۲•٧        |

| TTA          | الشاهد الثاني: في أحوال الآخرة بوجه تفصيلي               |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| i\•          | الشاهد الثالث: في الإشارة إلى العوالم الثلاثة: دارالدنيا |
| ! <b>! \</b> | المشهد الخامس: في النبوات و الولايات                     |
| ! <b>٤</b> \ | الشاهد الأول: في أوصاف النبي(ص) و خصائصه                 |
| V£           | الشاهد الثاني: في إثبات النبي                            |



#### مقدمه

تعلیقات الشواهد الربوییة با نام ایضاح المقاصد فی حلّ معضلات کتاب الشواهد که اینک در دسترس محققان قرار میگیرد، از آثار ارزشمند مرحوم استاد جواد مصلح است. این اثر توسط فرزند دانشمند ایشان جناب آقای دکتر محمد مصلح از آمریکا برای دوست ارجمندم، حجةالاسلام والمسلمین جناب آقای دکتر احمد وحید عضو هیأت علمی دانشگاه سبزوار به لحاظ سابقة انس با مرحوم استاد، جهت انتشار فرستاده شد و ایشان هم امر ویراستاری و آماده سازی آن را برای چاپ به عهده بنده نهادند و من با ارج نهادن به این اعتماد و با عنایت به سوابق شاگردی و کسب فیض از محضر مرحوم استاد در ایام تحصیل در دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران در مقاطع کارشناسی ارشد و دکتری، این امر را که هم یک وظیفه و هم یک توفیق الهی است، علی رغم مشکلات و نبودن فرصت، پذیرفتم و به آماده سازی آن پرداختم و کنون بدین صورت به اهل فضل تقدیم می شود.

# $^{f \lambda}$ شرح حال استاد جواد مصلع

استاد مصلح به سال ۱۲۹۸ ش در شیراز متولدگردید. پس از تعصیل صرف و نحو و معانی و بیان و ریاضیات، در پانزده سالگی به آموختن فقه و اصول و منطق و فلسفه یرداخت.

وی کفایه الأصول را نزد آقا شیخ علی ابیوردی از شاگردان مرحوم آخوند ملا کاظم خراسانی و نیز آیةالله شیخ بهاءالدین محلاتی آموخت. در بیست سالگی به آموختن نجوم پرداخت. شرح متظومهٔ سبزواری و بخش حکمت شرح اشارات خواجه نصیرالدین را از محضر پرفیض استاد زمان، شیخ احمد دارایی، و قسمتهای مختلف اسفار اربعهٔ ملاصدرا را از حضور بابرکت فیلسوف و عارف ربانی محمدعلی حکیم کسب فیض کرد.

استاد مصلح مدت هفت سال در حسینیهٔ قوام شیراز به تدریس مشغول بود و در همان حال در مجلس درس فقسه و حکیم ربانی، آقا سیدعلی کازرونی که از نجف اشرف به شیراز بازگشته بودند تمامی اسفار اربعه و الشواهد الربویه را از محضر ایشان فرا گرفت. مرحوم استاد در باب این تشرف و علاقهٔ خود به استادشان چنین گفتهاند:

«... روزی نبود که با استاد بزرگوارم در خانهٔ کوچک و درویشانهٔ او نباشم. با خود پیمان بسته بودم که تا او زنده است در پناه او زندگی کنم و زندگانی یابم. و با آن که سالها از مرگ استادم میگذرد بار اندوه درگذشتش بر جانم نشسته و تا پایان زیست سوگوارم کرده است».

۱. این شرح حال با استفاده از یادداشتهای جناب آقای دکتر محمد مصلع فرزند ارجمند استاد که از آمریکا برای جناب آقای دکتر احمد وحید جهت مقدمهٔ همین کتاب ارسال کردهاند تلخیص، تنظیم و تدوین شده است و از اینکه تمامی آن را عیناً نقل نکردهام عذر میخواهم. (نجفقلی حبیبی)

۲.نویسندهٔ کتاب اهلاقت اهرفان. مرحوم حکیم از اساتید دورهٔ دکستری درس عمرفان دانشکدهٔ الهمیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران بودند و این بنده نیز در درس عرفان ایشان در مقطع دکتری از معضرشان بهرمند شدم.

استاد که مراحل سیر و سلوک علمی را نزد میرزا امد تبریزی ۱ در شیراز کامل کردند از ناحیهٔ او به لقب «بحرالعلوم» مفتخر شدند.

استاد مصلح پس از دریافت درجهٔ اجتهاد از مراجع وقت، به سال ۱۳۳۴ ش. به دعوت «دانشکدهٔ معقول و منقول» دانشگاه تهران، که بعدها به «دانشکدهٔ الهسیات و معارف اسلامی» تغییر نام یافت، تدریس حکست متعالیه صدرالمتألهین شیرازی را به عهده گرفتند و قریب به یک ربع قرن در دانشگاه تهران در مقاطع کارشناسی ارشد و بخصوص دکتری با استادی کامل به تدریس این شعبه از فلسفهٔ اسلامی پرداختند و شاگردان و دانش پـ وهان بسیاری از خرمن فیض ایشان بهرهمند شدند.

استاد مصلح علاوه بر تسلّط کمنظیر بر آثار حکما و عرفای اسلامی، خود نیز در برخی از مسائل فلسفی صاحب رأی بودند که در آثارشان مشهود است.

استاد جواد مصلح، سرانجام پس از عمری تلاش علمی ارزشمند، به روز سی آدرماه ۱۳۷۷ ش، مطابق با اوّل رمضان ۱٤۱۹ ق، در پی بیماری طولانی، به سن هفتاد و نُه سالگی، به حیات حقیقی زنده شد و به معبود خویش پیوست و در آرامگاه بزرگان علم و ادب، حافظیهٔ شیراز، در چند قدمی قبر استادش سید علی کازرونی به خاک سیرده شد ـ جزاهالله خیراً و تغمده بغفرانه و رحمته.

## آثار و تأليفات

استاد مصلح در طول عمر خود علاوه بر تدریس، ازطریق نوشتن نیز در تبیین و تفسیر و تحقیق و ترجمهٔ آثار ملاصدرا و انتقال این گنجینهٔ عظیم حکمت اسلامی به نسلهای بعد زحمات بسیار متحمّل شد و با تألیف حدود چهل اثر اعمّ از کتاب و رساله و مقاله، خدمات ارزندهای انسجام داد که متأسفانه

۱. از اقطاب سلسلهٔ ذهبیه (۱۲۸۴ - ۱۲۷۵ ق) دارای مقامات عالیه و صاحب تألیفات سودمند. مقبرهاش در شیراز زیارتگاه بسیاری است. برای اطلاع بیشتر رجوع شود به اصول نصوف اثر دکتر استخری، انتشارات کانون معرفت، ۱۳۲۸ ش.

بسیاری از آنها هنوز به زیور چاپ آراسته نشده است.

تنظیم تاریخی آثار استاد میسر نشد زیرا اغلب فاقد تاریخ تألیف است و ازجمله تاریخ تألیف این تعلیقه مشخص نیست.

#### الف\_آثار چاپ شده:

ا و ٢-در آغازين سالهاى تأسيس دورة دكترى فلسفة اسلامى در دانشگاه تهران، حكمت متعاليه را در دو جلد تحت عنوان فلسفة عالى يا حكمت صدرالمتألهين با ترجمه و تلخيص كتاب شريف الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة المقلية اثر قيّم ملاصدرا به عنوان كتاب درسى دورة دكترى در طول سالهاى ١٣٣٧ تا ١٣٣٩ ش. توسط دانشگاه تهران منتشر كر دند.

۳و ۶ و ۵ ـ ترجمهٔ «سفر نفس» آسفار اربعه ملاصدرا به فارسی تحت عنوان علمالنفس یا روانشناسی صدرالمتألهین در سه جلد. (چاپ دانشگاه تهران، جلد اوّل، ۱۳۵۲ و جلد دوم و سوم ۱۳۵۲).

٦-مبدأ آفرينش از ديدگاه فلاسفة اسلامي، چاپ دانشگاه تهران، ١٣٥٤.

۷- اثر بسیار ارزشمند دیگر مرحوم استاد در حوزهٔ حکمت متعالیه، تحت عنوان ترجمه و تفسیر الشواهد الربوبیة به پارسی است که به سال ۱۳۷۵ توسط انتشارات سروش در تهران چاپ و منتشر شده است.

٨- اثر قـيّم ايضاح المقاصد في حلّ معضلات كتاب الشواهد، تـ عليقات و
 حواشى الشواهد الربويية ملاصدرا به زبان عربي؛ كتاب حاضر.

 ۹ـ برخی مقالات در مجلات و ازجمله مقالهٔ «سبانی فیلسفی و میعتقدات شخصی صدرالدین شیرازی» در یادنامهٔ ملاصدرا. دانشگاه تهران، ۱۳٤۰ ش.

١. این اثر به ویراستاری فاضل محترم جناب آقای دکتر بهاءالدین خرمشاهی منتشر شد.

ب \_ آثار خطی و چاپ نشده: <sup>۱</sup>

١- حاشيه بر الهيات الشفاه ابن سينا به عربي.

٢ ـ حاشيه بر طبيعيات الشفاء ابن سينا به عربي.

٣-حاشيه بر اسفار ملاصدرا به عربي.

٤- ترجمة نعط «مقامات العارفين» از كتاب الإشارات و التنبيهات ابن سينا.

۵ علمالنفس یا روانشناسی صدرالمتألهین (ترجمهٔ سفر نفس اسفار، جلد چهارم).

٦\_رساله در حرکت جوهریه به فارسی.

۷ـ رساله در حرکت جو هر په به عربي.

٨-كتاب اصول فلسفه برياية عقايد ملاصدرا به فارسي.

٩ تعليقه بر مطوّل محقّق تفتازاني به عربي.

١٠ـرساله در تفسير آية نور.

١١ـ رساله بحثى فلسفى دربارة كيفيّت تولد حضرت عيسى (ع).

۱۲\_رسالة تحقيقي در سرّ ظهور خدا در عالم.

۱۳ـ رسالهٔ بحثی فلسفی در مسألهٔ معراج.

۱٤ ـ مقالهٔ جامع در سير صعودي و نزولي وجود.

١٥\_مقالة جامع در تناهى ابعاد فضا.

١٦\_مقاله در تضاد و نقش آن.

١٧ ـ مقاله در كيفيّت قيامت و اقسام آن ازنظر قرآن.

و برخي مقالات ديگر

۱. این فهرست براساس نوشتهٔ فرزند ایشان جناب آقای دکتر محمد مصلح که برای مقدمهٔ هدمین اثر از آمریکا فرستادهاند تنظیم شده است. در نوشتهٔ ایشان تاریخ تألیف این آثار قید نشده است و نیز تسمریح نکردهاند که این نوشتهها در اختیار ایشان هست یا نه.

# نسخة مورد استناد وكيفيت ويراستاري

نسخهٔ اصل تعلیقات که این اثر براساس آن آماده شده است، متنی است در دو روی کاغذ، فشرده، و به اسلوب گذشتگان از سر صفحه تا پایان صفحه یکسره بدون تقسیم به فقره ها، در ۳۹۲ صفحه با ماشین تایپ، تحریر و توسط استاد غلط گیری و اصلاح شده است. زیر عبارات متن که با «قوله» شروع می شود خط کشیده شده است. شمارهٔ متون انتخابی دارای تعلیقه با شمارهٔ مسلسل در آخر عبارت متن مشخص شده است.

تعداد تعلیقه ها، براساس نسخهٔ اصل ۱۲۰۱ فیقره است که با توجه به اشتباهاتی که رخ داده و اعدادی به عنوان «مکرّر» قید شده و مثلاً در یک مورد به اشتباه ده شماره از «۱۱۰ یکباره به ۱۱۱۰» اضافه محاسبه گردیده است، در نهایت پس از انجام اصلاحات تعداد تعلیقه ها به ۱۵۹۹ فقره رسیده است.

در جریان آمادهسازی کتاب برای چاپ، توسط این بنده، کارهایی به ایس شرح انجام گرفته است:

سجاوندی و اعمال قواعد نقطه گذاری؛ تصحیح غلطهای تایبی ـ که از چشم استاد پنهان مانده بود و البته فقط برخی از اختلافات در جای خود در پاورق با نقل عبارت «نسخهٔ اصل» مشخص شده است ... اصلاح املای بعضی از کلمات به شیوهٔ جدید مثلاً «حیوة» به صورت «حیاة»؛ کتابت همزه قطع «ا» به صورت «أ» یا «یه؛ اعراب گذاری کلمات در مواقع لزوم؛ رعایت قواعد تطبیق مذکر و مؤنث در أجزاء فعل و فاعل که معمولاً کمتر مورد توجه قدمای عربی نویس ایرانی است (البته این اصلاح در تمام موارد صورت نگرفته است و اغلب در پاورق به این اختلاف متن و نسخهٔ اصل اشاره نشده است)؛ ذکر نام سوره و شمارهٔ آیه در پاورق؛ جایگزینی سه نقطه برای علامت اختصاری «الغ». در برخی موارد با مراجعه به تعلیقهٔ حکیم سبزواری چاپ شده در آخر الشواهد برخی موارد با مراجعه به تعلیقهٔ حکیم سبزواری چاپ شده در آخر الشواهد برخی موارد متن تصحیح استاد سید جلال الدین آشتیانی اعلاط متن تصحیح شده است.

سطر، براساس دو تصحیح مشخص شده است که آنها را با علامت «/» از یکدیگر تفکیک نموده ایم. نشانی نخست براساس تصحیح استاد مرحوم سید جلال الدین آشتیانی با مشخصات زیر است:

الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية، صدرالدين محمد بن ابراهيم شيرازى، تصحيح و تعليق سيد جلال الدين آشتياني، مركز نشر دانشگاهي، جاب دوم،

و نشانی دوم براساس تصحیح استاد دکتر سید مصطفی محقّق داماد با مشخصات زیر:

الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية، صدرالدين محمد بن ابراهيم شيرازى، تصحيح، تحقيق و مقدمه، سيد مصطفى محقق داماد، تهران، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ١٣٨٢.

استاد مکرر به تعلیقات حکیم سبزواری که در پایان الشواهد الربوییة تصحیح استاد آشتیانی چاپ شده اشاره یا استناد کرده است و از آنجا که شمارهٔ صفحه و سطر تعلیقات در آن چاپ مشخص شده است ضرورتی برای ذکر محل آنها در یاورق نبود.

به لحاظ محدودیت وقت و ضرورت تسریع در آمادهسازی مستن، از تستیع برای یافتن و نقل مآخذ مطالب منقول در تعلیقه مثل برخی احادیث و کلمات منقول از متقدمین ازجمله ابن سینا و فخر رازی و امثال آنان خودداری شد؛ بعلاوه شاید این قبیل دقتهای علمی درمورد متون اصلی نسبت به تعلیقات از اهمیت بیشتری برخوردار باشد؛ به هرحال امید آن دارم که عذر این قصور نزد اراب کمال مقول افتد.

استاد مصلح در این تعلیقات چنان که از نام آن بسرمی آید و خود نیز با صراحت در مقدمه آورده است، بیش از هر چیز ضمن توجه به تعلیقات حکیم

۱.موارد استثناء وجود دارد که در پاورق در جای خود ذکر شده است.

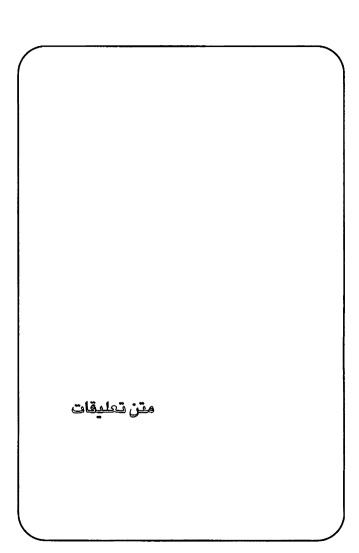
سبزواری، به حلّ معضلات متن اهتمام داشته است؛ با این حال درموارد متعددی نظر خود را نیز نسبت به اصل مسأله بیان کرده است. گاه نیز مفهوم عبارت ملاصدرا را براساس بیان حکیم سبزواری درست نیافته، ضمن نقل کلام حکیم سبزواری که معمولاً به بزرگی از او یاد می کند نهم خود را از عبارت بیا تماییر «أقول» یا «عندی» توضیح می دهد. گاه به اختلاف نسخ و اختلاف فهم ناشی از آن توجه کرده و نظر خود را با انتخاب نسخهٔ درست بیان کرده است. در موارد متعددی با تبیین روابط أجزاء عبارات متن، و مشخص کردن موقعیت نعوی کلمات، مثل تعیین مبتدا و خبر یا فعل و فاعل یا مرجع ضمیر، پیچیدگی متن را حل می کند.

استاد مصلح در این اثر به بعضی از رسائل خود بدون ذکر نام اشاره کـرده است.\

در پایان برخود لازم می دانم از اهتمام خانوادهٔ محترم استاد مصلع بخصوص جناب آقای دکتر محمد مصلع به نشر علمی آثار ایشان سپاسگزاری کنم و تمنای خود را برای کوشش به نشر آثار خطی ایشان بخصوص جلد چهارم ترجمهٔ سفر نفس اسفاد ابراز کنم. و همچنین از ناشر محترم که واسطهٔ نشر این اثر ارزشمند بودهاند تشکر می کنم.

نجفظی حبیبی گروه فلسفه و کلام اسلامی دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران

۱. ازجمله ذیل تعلیقهٔ شمارهٔ ۵۳۶ از کتاب جدا آفریش از دیدگاه اسلام، یاد کرده است و ذیل تعلیقهٔ شمارهٔ ۹۶۲ به رسالهای در باب اتصال فلک به ملک اشاره کرده است.



#### بسمالة الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله ولي النعم، و خالق الأشياء من العدم، و أوّل من جلس على سرير القِدّم، و الذي علّم بالقلم، علّم الإنسان ما لم يعلم، و أفاض العلوم و المعارف على النفوس على قدر الاستعدادات و الهِمَم؛ خلق الأشياء بقدرته و دبّرها بحكمته؛ و أسبغ علينا من مواهب نعمته؛ و دلّنا على آثار قدرته و شواهد ألوهيته و آيات ربوبيته. و أرسل إلينا خير بريته؛ و أيّده بالمعجزات الباهرات الدالّة على نبوته؛ و أرشدنا به إلى دينه و شريعته و سبيل الهدى و طريقته.

و الحمد لله الذي تفرّد بالعزّ و البقاء؛ و توحد بالعظمة و الكبرياء؛ و أنار قلوب السالكين بإشارات لامعة و أنوار ساطعة و إيقاظات هادئة و إيماضات بارقة؛ و جعلها شفاءً لداء الأنانية، و طريقا للسلوك إليه في أسفار روحانية بأقدام عرفانية، تحصيلاً للمقاصد العلية، و نيلاً إلى المواقف الإلهية و الشوارق الجبروتية و المعارف الحقيقية المورثة للشوق و الهيمان إلى الوقوف على المشاهد النورية، و السير في دار الأسرار الربوبية التي نال بها من أطلق نفسه عن ذُل التقليد، و طهرها عن أدناس الأشر في محابس دار التقييد، و الخلود إلى محافل المحجوبين المطرودين عن جوار الله الحميد المجيد؛ وفاز بها من سلك سبيل التجريد وطار بجناح العبودية في سماء التفريد إلى عرش التوحيد، حمداً أهد أبدياً يدوم بدوامه و يبقى ببغائه و يليق بجناب كبريائه؛ فإن المعتبر عند أهل

الحق هو النيل إلى مقام الفناء و الاتصال بينبوع البقاء، إذ ما سواه عنده ذلّ و عناء و فقر بلا غناء و بُعد و احتجاب عن حريم الكبرياء؛ فسيحانه من إله لمبزل و لايزال مستوياً على عرش الألوهية و عريكة السلطان و الربوبية و سرير الأزلية و الأبدية؛ ثمّ هاجت و تلاطمت بحر الجود و العناية، و انسعقدت عليها حباب الإفاضة و الإجادة، فامتدّ نور الوجود و انتشر ظلّه الممدود من مكمن الغيب إلى مجلى الشهود؛ فظهرت آثار قدرته و آيات سلطانه في النشأتين و تجلّى بنور جماله في العالمين، و طلعت شمس العناية و الإفاضة في المشرقين، و ملاً نورها و شروقها الخافقين؛ فأبدع العبقول و النبفوس و أنشأ الأرواح و الأشباح ثم الأجساد و الأجسام الحاملة لها في العالم المحسوس؛ فانبسطت أذيال الإفاضة و الإجادة إلى أقصى عوالم الوجود و أنزل منازل الشهود؛ فدار الوجودُ على نفسه و اتصل أوّله بآخره و آخره بأوّله: إذ نزلت قطرات أمسطار الإجادة من سماء العناية إلى أرض القابلية و الاستعداد، و جادت سحاب الإيجاد على ما تحت السبع الشداد، فرشحت تلك القطرات بصورة الحيوان و النبات و الجماد؛ ثم رجعت و عادت في صراط الإنسان إلى المعاد و إلى جوار حضرة المنّان الجواد سلطان العباد و منتهى مقصود السُلّاك و الزُّهاد و العباد. و الصلاة و السلام على النبي الكريم و السفير العظيم الذي كان أفضل

و الصلاة و السلام على النبي الكريم و السفير العظيم الذي كان افضل الأنبياء و أعظم السفراء و أعلى الأتقياء و الأذكياء و الأصفياء؛ إذ قد بلغ أتم مراتب الفناء و فاز باللقاء و الدخول في حريم الكبرياء و قال تعالى في حقه: ﴿ وَ نَنَىٰ فَتَدَلَّىٰ فَكَانَ قَابَ قَوسَيْنِ اَوْ أَنْنَى ﴾ \ و الذي روحه نسخة الأحدية في اللاهوت و جسده صورة معاني الملك و الملكوت و قلبه خزانة الحي الذي لايموت، طاووس الكبرياء و حَمام الجبروت محمد المبعوث إلى الخلق أجمعين، و على آله و أهل بيته خير خلق الله من الأولين و الآخرين.

أمّا بعد، فهذا كتاب لميأت الدهر بمثله و لميقف أحد على عِدْله؛ هو و الله!

۱. سورة نجم، آيات ۸-۹.

العقد الفريد و الجوهر النضيد و البحر الزخّار المتلاطم و السحاب الممطر للدرر و اللثالي المتراكم . كيف و قد أتى به صدر الحكماء المتألهين من سماء الجذبات الإلهية و القبسات الربانية، بعد صعوده إلى حريم الفناء و اتصاله بينبوع البقاء و رجوعه عن أسفار الملكوت و عثوره على أسرار الجبروت. و هي الألواح النازلة على قلبه من العلّيين و مشهد المقرّبين لإرشاد المستبصرين؛ و أنوار متلألئة في سرّه من رب العالمين لإراءة طريق الحق و هداية السالكين؛ و سمّاه بالشواهد الربوية في المشاهد الإلهية، فإنّه أتى فيه بما لميأت به أحد من الأولين؛ فلله دَرُّه و عليه أجره؛ فإنّه بلغ حدّ الإعجاز؛ و لكنّه – قدس سرّه – بالغ في الاختصار و الإيجاز؛ ولولا شروح الشارحين و تعاليق الناظرين لَما فُهِمَ في كثير من الموارد كلامه و ما استفيد مرامه:

منها، ما للمولى الأعظم فريد دهره و وحيد عصره الفيلسوف الإلهي و العارف الربّاني الحكيم السبزواري؛ فلقد كشف عن أستاره و رفع الحجاب عن وجوه أسراره مما حار عن دركه أفهام الطالبين و زلّ فيه أقدام القاهرين؛ و لكنّه مع سعة صدره و علق قدره و إحاطته بجميع الدقائق و الرقائق و النكت و اللطائف المودعة في هذا الكتاب و براعته في جميع المباحث و الأبواب، جاز عن تبيان بعض اللطائف و النكات و إيضاح بعض المعضلات، لا لفظة منه أو نسبان، مل لعلّه لوضوحها عنده و غنائها عن البيان.

فدعاني ذلك إلى تنبيه الناظرين عليها و إرشاد الطالبين إليها. و لمأتعرّض لما تعرّض لبيانه ثقة بما رقم ببنانه، و اقتصاراً على ما أجمل من تبيانه؛ و ما تعرّضتُ لذكر أقاويل الحكماء في معضلات المسائل، و لا ما ذكروه لما اعتقدوه من البراهين و الدلائل، كما هو دأب أرباب الحواشي و تبعهم في بعض الموارد الحكيم المحشّي؛ بل اقتصرت على توضيح العبارات و حلّ ما في بعضها من المعضلات، و التنبيه على بعض الدقائق و النكات، فإنّ أكثرها

١. هذه الكلمة صفة للسحاب. (منه).

إشارات و لطائف و ظرائف، و بعضها ألغاز خفيت في ألفاظ، و بالغت الألفاظ في الإيجاز؛ فكأنّه سمع نداء الأسرار من سماء الإلهام و سرادق الوحي و الإعلام، و أراد أن يضنّ ' بها على بعض ذوي الأفهام فضلاً عن أصحاب القشر و أشباه العوام.

فرايتُ أنّ بيان الأغراض و توضيع معاني الكلمات و الألفاظ أولى و أهمّ من النقد و الاعتراض؛ و لا سيّما على صاحب العقل الوقّاد و المتحرك بجناحي العلم و العمل إلى ما فوق السبع الشداد، و المهاجر عن دار الغرور إلى عالم النور، و المتصل عقله بالعقل الفقال و المؤيّد بتأييد الملك المتعال – رفع الله قدره و عظم الله أجره و حشره مع سيد أنبيائه و أعظم أوليائه، و جعلنا من تابعي أثره و ملازمي أقدامه وروّانا ممّا روّاه، و أعطانا مما أعطاه؛ و هو تعالى وليّ النعم و مُخرِجنا إلى الوجود من العدم – فله المنّ العظيم و الفضل القديم ما دار الوجود على ما في الغيب و الشهود. و سميت هذه التعليقة بإيضاح المقاصد في حصّ معضلات كتاب الشواهد.

# [المشهد الأول] [فيما يفتقر إليه في جميع العلوم من المعاني العامة]

[الشاهد الأول] [ في الوجود]

[ص ٢، س ٥ / ص ٩، س ٦]

قوله: «لأنّ غيره به يكون متحققاً»: محصّل عبارة المصنف في كتاب الأسفار و غيره في هذا المقام هو أنّ الوجود نفس تحقق الشيء و ثبوته في العين لا ما به تحقق الشيء و ثبوته؛ و ذلك حق حقيق و بالتصديق يليق؛ إذ لو كان الوجود ما به تحقق الشيء لكان علة و سببا للتحقق، و العلة متقدمة بالوجود على المعلول، فلزم تقدم الوجود على نفسه إذ التحقق هو الوجود و الحصول.

و أيضاً لكان المعلول عين العلة مع أنّ المعلول مغاير للعلة و بينهما نوع من المباينة.

و أيضاً لكان في حد ذاته متصفاً بالعلية و السببية للتحقق، و كان اتصافه بهذه الصفة أمراً مغايراً لذاته؛ فما هذه الذات المتصفة بالعلية و السببية للتحقق؟ و المفروض أنّها أمر وراء نفس التحقق حتّى أنّ القائلين بأصالة الماهية معترفون بأنّ اتصاف الماهية بالتحقق و بالموجودية إنّما هو

بالوجود و بسببه و أنَّه لو لم ينضم الوجود إلى الماهية لم تتصف بالموجودية.

و قال بهمنيار تلميذ الشيخ: «ليس الوجود ما به يصير الشيء موجوداً في الأعيان بل هو نفس صيرورة الشيء في الأعيان» فهذا أيـضا مـن جـملة الشواهد على أنّ الوجود نفس تحقق الشيء في الأعيان لا ما به.

و بتقرير آخر أن نقول: ليس الوجود ما به يصير الشيء في الأعيان و إلاّ لعاد الكلام إلى ذلك الشيء الذي عبّرنا عنه بدما به هل هو نفس الصيرورة أو ما به الصيرورة؟ و هكذا؛ و أيضا عاد الكلام إلى هذا الشيء أنّه هل هو نفس الوجود أو شيء آخر غير الوجود؛ و الأول هو المطلوب؛ و الثاني يستلزم أن يتقدم غير الوجود على الوجود و أن يكون غير الوجود علة للوجود؛ فما هذا الأمر الذي هو ما به التقدم و ما هذا الأمر الذي هو على الوجود و صار علة للوجود و صار علة للوجود؟

[ص ٦، س ٨ / ص ١٠، س ٣]

قوله: «و لا بصورة مساوية له»: كالكون و الحصول و الثبوت و نظائرها و هذا كتعريف الإنسان بالبشر.

و أيضا الصورة المساوية للشيّ في الحقيقة هي ماهيته الصاصلة في الذهن سواء كانت بسيطة أو مركبة من جنس و فحمل قريبين؛ و ليس للوجود ماهية، و لاله حصول في الذهن، و لاله جنس و فصل.

[ص ٦، س ١٠ / ص ١٠، س ٥]

قوله: وفي غير الوجوده: من ذوات الماهيات الحاصلة في الذهن.

[ص ۷، س ۱۲ / ص ۱۱، س ۷]

قوله: وفلا تخالف...ه: لإمكان التوفيق بين المذهبين بأنّ المراد من اختلاف الحقائق اختلاف الموجودات باختلاف الماهيات المتحدة بها في العين، لسراية حكم أحد المتحدين إلى الآخر، لا اختلاف حقائق الأعيان الوجودية.

[ص ۸، س ۱ / ص ۱۱، س ۱۵]

قوله: دبالمعنى المعهود بين الحكماءه: و هر امتناع الانفكاك بين المتلازمين و كون التلازم لأجل وجود رابطة العلية و المعلولية بين المتلازمين أو بينهما و بين علة ثالثة.

[ص ۹، س ۱۲ / ص ۱۶، س ۳]

قوله: وفهما بالمادة و الصورة أشبه منهما بالموضوع و العرض: إذ المادة ما به الشيء بالقوة، و الصورة ما به الشيء بالفعل؛ فالماهية بالقياس إلى الوجود كالمادة بالقياس إلى الصورة؛ إذ ليس لها في نفسها تحصُّل و فعلية في قبال الوجود. و هذا بخلاف الموضوع و العرض؛ إذ كل منهما موجود بالفعل و في نفسه، و إن كان وجود العرض في نفسه هو عين وجوده في موضوعه.

[ص ۹، س ۱۵ / ص ۱۶، س ۱۹]

قوله: «فيصفها بالوجود»: أي يجردها أولاً عن كافة الوجودات و عن الوجود الملحوظ قهراً حالة التجريد و في ضمنه؛ لأنّه أيضاً نحو من الوجود شم يصفها بالوجود.

[ص ۱۰، س ۱ / ص ۱۲، س ۸]

قوله: «فتكون الماهية مغايرة للوجود»: أي بحكم التجريد.

[ص ۱۰، س ۱ / ص ۱۶، س ۹]

قوله: دو هي بعينها نحو من الوجود»: أي بــحكم التـخليط الضـ مني و بـحكم الاتحاد.

[ص ۱۰، س ۲ / ص ۱۶، س ۱۱]

قوله: دمن نغيه إثباته: إذ لابد في نفيه من ملاحظته و هي نحو من الوجود.

[ص ۱۰، س ۱۰ / ص ۱۵، س ۲]

قوله: «لاكون غيرها فيها أو لها»: ككون الأعراض في مـوضوعاتها و كـون الصور في موادها؛ و ككون النفس لمـتعلقها لا فـيه؛ فـليس حـال الوجـود بالقياس إلى الماهيات كحال الأعراض بالقياس إلى موضوعاتها، و الصور بالقياس إلى موادها، و النفس بالقياس إلى متعلقها. هذا مضافاً إلى أنّ كون الوجود للأشياء يحتاج إلى كون رابط و هكذا حتى ينتهي إلى ما هو الحق من أنّ الوجود هو نفس كون الأشياء، هذا.

و يمكن جعل قوله: «فيها أو لها» إشارة إلى نحوي وجود الأعراض؛ إذ مسن المشهور أنّ وجود العرض في نفسه هو عين وجوده في موضوعه.

و العرض على ضربين:

أحدهما العرض الذي له وجود في نفسه إلّا أنّ هذا الوجود النفسي له هو عين وجوده في موضوعه كالبياض الموجود في الجسم؛

و ثانيهما العرض الذي ليس له وجود في نفسه أصلاً بل وجوده في نفسه هو عين وجوده لموضوعه كالزوجية للأربعة.

و الأول موسوم بـ«المحمول بالضميمة» و الثاني موسوم بـ«المحمول من صميمه».

و بالجملة، المقصود أنّ الوجود هو نفس كون الأشياء لا كون أصر غير الأشياء فيها أو لها أي أمر عارض لها نظير كون العرض في موضوعه أو له. [ص ١٠، س ١٣ / ص ١٥، س ٨]

قوله: «و هي لوازم الشخص المادي و علاماته»: فـــالمشخص الحــقيقي هــو الوجود؛ و ما عداه من المشخصات كلها لوازم التشخص و علاماته. و تقييد «الشخص» بـ«المادي» لإخراج الشخص المجرد كالعقل المفارق.

[ص ۲۱، س ۹ / ص ۲۱، س ۱۲]

قوله: «لا موجودية شيّ غيره لها»: حتى يكون الوجود عرضاً و يحتاج ثبوته للماهية إلى رابطة غير الوجود على ما مرّ بيانه.

[ص ۱۲، س ۳ / ص ۱۷، س ٦]

قوله: «قول الشيخ الرئيس»: هكذا في النسخة المطبوعة أخيراً الموجودة

عندي؛ فالظاهر أنّه بيان أو بدل لقوله: «بعض المحققين» هذا إذا كان قوله: 
«إنّ مفاد قولنا...» في محل الرفع بناءاً على أنّه فاعل لقوله: «يؤيّد»؛ و أما إذا
كان في محل النصب بناءاً على أنّه بيان و تفسير لقوله: «ما ذكرناه»؛ فقوله:
«قول الشيخ» فاعل لقوله: «يؤيد».

[ص ۱۲، س ۱۴ / ص ۱۸، س ۱

قوله: دبمعنى أنّ للوجود وجوداً»: إشارة إلى الافتقار إلى الرابطة في الفرص المذكور؛ فالفرض المذكور باطل بالضرورة، إذ ليس للوجود رابطة بل الوجود هو الرابط في الحقيقة في جميع الأوصاف و الأحوال و النعوت و الأحكام و الأعراض المحمولة على الأشياء أو الثابتة لها.

[ص ۱۶، س ۱۳ / ص ۲۰، س ۱۰]

قوله: «من باب الحركات و المتحركات»: أي أمراً طبيعياً.

[ص ۱۶ س ۲۰ / ص ۲۰، س ۱۰]

قوله: «أو من باب المقادير»: أي أمراً تعليمياً.

[ص ۱۵، س ۱ / ص ۲۰، س ۱٤]

قوله: «كعباحث الأمزجة»: المتعلقة بأنواع التراكيب الواردة على العناصر المرجبة لحصول مزاج خاص بكل نوع من أنواع المركبات المعدنية الجمادية و النباتية و الحيوانية؛ فإنّ لتلك الأنواع المركبة من العناصر مضافاً إلى التخصص الطبيعي تخصصاً تحت التخصص الطبيعي موجباً لدخوله في علم باحث عن أحواله خاص به معيّز إياه عن مطلق العلم الطبيعي، كالتخصيص الموجب لكونه من الأجسام المتطرقة كالحديد و الذهب و الفضة و نحوها، أو التخصيص الموجب لكونه من الأحجار الكريمة الغير المتطرقة كاللعل و الألماس و الياقوت و الزبرجد و نحوها، و كسائر التخصيصات الموجبة لحصول سائر الطبائع الجسمانية و أنواع المسركبات ذوات المسادة و الصورة الجسمية و الصورة النوعية، و

كالتخصيص الموجب لدخوله في العلم الباحث عن الأحوال و الأوصاف المعارضة للحيوان من جهة الصحة و المرض. هذا كله في العلوم الداخله تحت العلم الطبيعي على قدر مراتب القرب منه و البُعد عنه بحسب قلة القيود و كثرتها.

[ص ۱۵، س ۱ / ص ۲۰، س ۱۵]

قوله: «و كمباحث\ أقسام الأصوات و تأليفاتها و نغماتهاه: المـــــتعلقة بـــالعلم الموسيقى الباحث عن تلك الأقسام الداخلة تحت العلم التعليمي بوجه.

[ص ١٥، س ٢ / ص ٢٠، س ١٥]

قوله: «وكمباحث أحكام حركات الكواكب»: المتعلقة بعلم الهيئة و النجوم الداخل تحت العلم الطبيعي، و كالمباحث المتعلقة بالكم المنفصل الذي هو موضوع علم الهندسة، و المباحث المتعلقة بالكم المنفصل الذي هو موضوع علم الحساب، و كلاهما داخلان تحت العلم التعليمي المطلق.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة شارحة لكيفية اندراج العلوم كلها في العلم الكلى الشامل لها من التعليمي و الطبيعي و الإلهي.

[ص ١٥، س ٣ / ص ٢١، س ١]

قوله: «من العلوم الجزئية»: كعلم الكيمياء و الليمياء و السيمياء و السحر و الشعبدة و النيرنجات، و كالعلوم الباحثة عن الأحوال العارضة لكل نوع من أنواع الجمادات و النباتات و أحكامها الخاصة بها، و الفعل و الانفعالات الحاصلة فيها؛ و من جملتها معرفة أنواع الجمادات و أقسام النباتات، و أصناف الحيوانات البرّية و البحرية و الجوّية و كيفية التدابير المعمولة فيها، و بأنحاء التراكيب الحاصلة لها بالتجزئة و التحليل؛ و بالجملة، كلما احتاج موضوع العلم إلى ازدياد التقييد حتى يصبح جعله موضوعاً للعلم الباحث عن أحواله و أحكامه و أعراضه الذاتية و الغريبة كان أبعد عن موضوع العلم عن أحواله و أحكامه و أعراضه الذاتية و الغريبة كان أبعد عن موضوع العلم

الطبيعي أو التعليمي بحسب قلة القيود و كثرتها و كانت دائرة وجوده أضيق، فيكون داخلاً تحت العلم الطبيعي أو التعليمي على حسب القيود. و أمّا العلم الطبيعي فموضوعه «الجسم» من حيث كونه واقعاً في التغير. و أمّا العلم التعليمي فموضوعه «الكمّ المتصل» أو «الكمّ المنفصل». و الأول موضوع علم الهندسة، و الثاني موضوع علم الحساب؛ فموضوعاهما داخلان تحت موضوع العلم الإلهى أي العلم الكلي الباحث عن أحوال الموجود المطلق و الموجود من حيث هو موجود؛ فهما بعيدان عنه بمرتبة.

قوله: «فيجوز أن يكون المتقدم عليه من اللواحق المتأخرة»: إذ للوجود بهذه الطبيعة الإطلاقية أفراد و درجات؛ ولها بهذه الطبيعة وحدة عمومية شاملة لتلك الأفراد و الدرجات المتفاوتة: فكون الوجود مبدأ متقدم و هو أكمل أفراده و أرفع درجاته، و كونه ذا مبدء متأخر و من اللواحق و هو فيما سوى الفرد الأكمل.

قال المصنف ـ قدس سره العالي - في تعاليقه الشريفة على إلهيات الشفاء ناظراً إلى هذا المقام: «قوله ـ أي قول الشيخ ـ: «و لقائل أن يقول...» منشأ هذه الشبهة إمّا الخلط بين الطبيعة من حيث هي و الفرد، أو الخلط بين الطبيعة من حيث هي و الفرد، أو الخلط بين الطبيعة من حيث هي وي ذات مبدء؛ و لا أيضاً أفراد الطبيعة ذا مبدء أن تكون الطبيعة من حيث هي هي ذات مبدء؛ و لا أيضاً يلزم من كون الطبيعة على الإطلاق علة و معلولة تقدم الواحد بعينه على ينسه، فإنّ من شروط التناقض وحدة الموضوع وحدة بالعدد لا بالعموم».

«اعلم أنّ الطبيعة الواحدة يمكن أن تكون موجودة بوجودات متعددة؛ فيمكن أن تكون بحسب وجود متقدماً على طبيعته، و بحسب و جود آخر مؤخراً عنها؛ فالدور في الطبيعة بحسب الوجود غير مُضرّ، و إنّما يضرّ لو كان طرفا الدور واحداً بالعدد؛ فيكون الوجود باعتبار كونه مبدأً متقدماً، و باعتبار كونه ذا مبدأٍ متأخراً، لظهوره تارة في المتقدم بما هو مبدأ، و تارة في المتأخر في ظرف وجوده و وعاء هويته بما هو ذو مبدأٍ؛ و كلاهما من أفراد الوجود المطلق و مراتبه.

# [ص ۱۱، س ۱۲ / ص ۲۲، س ۱۱]

قوله: «بل الوجود المطلق...»: أي بل نفس حقيقة الوجود مع قطع النظر عن صفة الوحدة العمرمية بذاته متقدم و متأخر مقول على مراتبه بالتشكيك.

### [ص ١٦، س ١٤ / ص ٢٣، س ٢]

قوله: دبأنّ المبدأ ليس مبدأً للموجودكله: فليس البحث عن مبادئ الموجود بمثاً عن مبادئ الموجود المطلق المفروض كونه موضوعاً للحكمة الإلهية.

# [ص ۱۷، س ٤ / ص ۲۳، س ۱۰]

قوله: «ثم العجب...»: لمّا بيّن أنّ موضوع الحكمة الإلهية هو الموجود المطلق أي مصداقه الشامل للواجب و الممكن لا مفهومه العام التصوري، بل نفس حقيقته المرسلة الشاملة لمصاديقها العينية و الذهنية أيضاً، أراد التنبيه على خطاء وقع لشارح الإشارات في شرح قول الشيخ: «النمط الرابع: في الوجود و علله»: و تفسيره «الوجود» هنا بالوجود المطلق المحمولي و المفهوم المحمول على مصاديقه.

# [ص ۱۹، س ۲ / ص ۲٦، س ۲]

قوله: دوإن أريد بها مطلق العباينة والعنافات: حتى يشعل كل حال مع مقابله من الأحوال المختصة بكل واحد من الشلاثة، بأن يقال: الحال المختص بالجوهر مع الحال المختص بالواجب و الحال المختص بالعرض شامل لجميع الموجودات؛ وبين كل حال و الحالين الآخرين مخالفة ما و مباينة ما، و يتعلق بكل واحد منها الغرض العلمي؛ فإنّ كل واحد من تلك الأحوال من المقاصد العلمية المبحوث عنها في العلم الإلهي و في العلم الباحث عن

الجواهر و الأعراض.

[ص ۱۹، س ۸ / ص ۲۲، س ۹]

قوله: دو إمّا غير متعلق بطرفيها غرض علمي كقبول الخرق و الالتيام و عدم قبولهما بمعنى السلب لا بمعنى عدم الملكة»: فإنّ قبول الضرق و الالتيام و عدم قبولهما بالسلب المطلق الشامل للمجردات من الواجب و العقول أيضاً، لا بمعنى عدم الملكة المختص بالأجسام و إن كانا شاملين لجميع الموجودات من الواجب و الجوهر و العرض إلّا أنّه لا يتعلق بأحد الطرفين - وهو السلب - غرض علمي.

[ص ۱۹، س ۱۰ / ص ۲۲، س ۱۱]

قوله: وو بين الواجب و الممكن تقابل بالعرض كما بين الوحدة و الكثرة، فــإنّ التقابل أوّلاً و بالذات بين الواحد و اللاو احد، و لكن لمّا كان الواحد عادًا و الكثير معدوداً، و بين هذين المعنيين تقابل بالذات، صار الواحد و الكثير متقابلين بالعرض؛ و كذلك ما بين الوجوب و اللاوجوب تقابل بالذات لكن لمّا كان الوجوب يلزمه التقويم، و الإمكان يلزمه التقوم، و هما متقابلان بالذات، صار الوجوب و الإمكان متقابلين بالعرض؛ أو لمّا كان اللاوجوب مصداق الإمكان صار الإمكان مقابلاً للوجوب بالعرض.

[ص ۱۹، س ۱۱ /ص ۲۲، س ۱۲]

قوله: دعن صدقها [بهذا المعنى] على الأحوال الخاصة:: إذ بين كل حالين منها تقابل بالعرض و هو واضح.

[ص ۱۹، س ۱۹ / ص ۲۷، س ۱]

قوله: «أو لأمر يساويه م، سواء كان الأمر المساري للشيء داخلاً في ذاته أو خارجاً عن ذاته.

فالعرض الذاتي المتفق عليه ثلاثة أقسام: العارض للشيء لذاته كالوجوب و

الإمكان العارضين للواجب و الممكن لذاتيهما؛ و العارض للشيء لأمر مساوِ داخل في ذاته كإدراك الكليات العارض للإنسان بواسطة النطق؛ أو لأمر مساو خارج عن ذاته كالضحك العارض للإنسان بواسطة التعجب؛ كما أنّ العارض للشيء لأمر خارج -أعم أو أخص أو مباين - عرض غريب عند الكار...

[ص ۱۹، س ۱۷ / ص ۲۷، س ۲]

قوله: ديختص ببعض أنواع الموضوع»: كالرفع العارض للفاعل الذي هو نوع من أنواع الكلمة التي هي موضوع علم النحو.

[ص ۱۹، س ۱۸ / ص ۲۷، س ۳]

قوله: «أو أنواع عوارضه»: كالاحتياج إلى المادة للإمكان الاستعدادي الذي هو نوع من الإمكان المطلق الذي هو من عوارض الموجود.

[ص ۱۹، س ۱۸ / ص ۲۷، س ۳]

قوله: «أو أنواع أنواعه»: كالتحيّز للجوهر الجسماني الذي هو نوع من الجوهر الذي هو نوع من الموهر المطلق.

[ص ۱۹ س ۱۹ / ص ۲۷، س ٥]

قوله: «بالمعنى الذي قرره الحكماء»: و هو أنّ ملاك العرض الذاتي في كل علم هو كون عروضه للموضوع غير مفتقر إلى لحوق أمر غريب يخرجه عن موضوعيته للعلم؛ فالعرض الذاتي في الفلسفة الأولى \_الباحثة عن أحوال الموجود بما هو موجود \_هو ما كان عروضه للموجود غير مفتقر إلى تخصيص يصير به طبيعيا أو تعليميا، سواءً كان عارضاً له لذاته أو لأمر يساويه أو لنوع من أنواع عوارضه؛ فكل ما كان عارضاً للموجود من غير افتقار إلى لحوق أمر يصير به طبيعياً أو تعليمياً و بالجملة مخصص الاستعداد لعروضه كان عرضاً ذاتياً له.

[ص ۲۰، س ۱ / ص ۲۷، س ٦]

قوله: «إلى الفرق بين معمول العلم و معمول المسألة»: بأنّ العرض الذاتي هو محمول العلم و هو الأمر المردّد بين المحمولات الخاصة، كالمفهوم المردّد بين الاستقامة و الانحناء المحمول على الخط لا محمول المسألة؛ فالعرض الذاتي هو المفهوم المردّد بينهما لا كل واحد منهما؛ و هكذا العرض الذاتي في مثل قولنا: «الكلمة إمّا معرب أو مبنيّ» هو المفهوم المردّد بين الإعراب و البناء.

[ص ۲۰، س ۵ / ص ۲۷، س ۱۲]

قوله: «إنّ العوارض الذاتية أو الغريبة للأنواع قد تكون أعراضاً أولية ذاتية للجنس وقد لا تكون كذلك: يعني كما أنّ الفصل مع كونه أخصٌ من الجنس عرض ذاتي له فكذلك العوارض الذاتية للأنواع التي هي أخص من الأجناس قد تكون عوارض ذاتية لتلك الأجناس أيضاً؛ وإذا صبح صدق العرض الذاتي في هذين الموردين فكيف لايصح فيما نحن فيه. و كون العرض الذاتي للنوع عرضاً ذاتياً للجنس كإدراك الكليات الذي هو عرض ذاتي للإنسان، فهو عرض ذاتي للحيوان أيضاً، لعدم افتقار الجنس في عروضه له إلى أن يصير نوعاً متخصصاً لهذا العروض؛ و كون العرض الغريب للنوع عرضاً ذاتياً للجنس كالمشي، فإنّه عارض للإنسان باعتبار جزئه الأعم و هو غريب له مع من ذاتي للحيوان.

و مثال ما إذا لم يكن العرض الذاتي للنوع عرضاً ذاتياً للجنس كالتعجب، فإنّه عرض ذاتي للإنسان و لكنّه عرض غريب بـالنسبة إلى الحـيوان؛ إذ هـو لا يعرضه إلّا بعد صيرورته نوعاً إنسانياً.

و مثال ما إذا لم يكن العرض الغريب للنوع عرضاً ذاتياً للجنس كالتحيز للإنسان و الحيوان؛ فإنّه عرض غريب لهما على قولٍ لأنّ عروضه لهما إنّما هو باعتبار الجزء الأعم أعنى الجسم.

[ص ۲۱، س ۹ / ص ۲۸، س ۱۷]

قوله دبمعنى أنّ مفهوم الجوهر مأخوذ في ماهياتهاه: أي لا بسمعنى أنسها الموجودة في الخارج لا في الموضوع، فإنّ الكلي بما هو كلي موجود في الذهن، و الذهن موضوع له على رأي الجمهور القائلين بحلول الصورة المُدرَكة من الأشياء في الذهن. و أمّا على رأي المصنف فإدراك الكلّيّات إنّما هو باتصال النفس بالجوهر المفارق، و إدراك الجرئيات بنحو الإنشاء و الخلاقية؛ أو لأنّ الجوهر حسب التعريف المشهور هو الأمر الموجود في الخارج لا في الموضوع؛ و الكلي بما هو كلي ليس بموجود في الخارج.

[ص ۲۱، س ۱۰ / ص ۲۹، س ۱

قوله: وقابل للأضداده: أي للأعراض المتضادة كالسواد و البياض.

[ص ۲۱، س ۱۱ / ص ۲۹، س ۱

قوله: «بل للاشتداد»: لفظ «بل» للترقي من قابلية الجوهر للأضداد، أي الأمور المتضادة العارضة له الخارجة عن ذاته إلى قابليته لنوع من التضاد في ذاته أيضاً، و هو الاشتداد في نفس ذاته الجوهرية من حال إلى حال مضاد، كاشتداد النفس من الصورة الطبيعية التي هي أولى درجاتها و مراتبها إلى صورة فاعلة للتنمية و التغذية مسماة بـ«النفس النباتية»، و منها إلى صورة فاعلة للتنمية و الحركة الإرادية مسماة بـ«النفس الحيوانية» و منها إلى صورة مدركة للكليات مسماة بـ«النفس الإنسانية» و هكذا إلى آخر الى صورة مدركة للكليات مسماة بـ«النفس الإنسانية» و هكذا إلى آخر درجاتها و مراتبها. و من المحلوم بديهة أنّ ما بين الأحوال المتوالية المتعاقبة نوعاً من التضاد مع نوع من الاتحاد: أمّا التضاد فلاختلاف الأحوال الموجب لكون التالي بعد الأولى لا في زمانه؛ و أمّا الاتحاد الفارق بين تلك الأحوال الجوهرية و سائر الأضداد فبكون التالي و اجداً للأول و المدينة واجدة للصورة الطبيعية للزيادة، لا خالياً عنه بالكلية؛ فإنّ النفس النباتية واجدة للصورة الطبيعية الصادة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّا الصادئة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّاً الصادئة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّاً الصادئة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّاً الصادئة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّاً الصادئة أولًا لا عارية عنها تاركة لها؛ بخلاف الأعراض المتضادة، فإنّ كلّاً

منها واقع في قبال الآخر عار عنه بالكلية.

[ص ۲۱، س ۱۷ / ص ۲۹، س ۹]

قوله: وبدلائل الطبيعيين والمهندسين عنا ذلائل الطبيعيين، فقولهم بأنّ لكل جزء ـو إن كان في غاية الصفر حطرفين، بل أطرافاً؛ وأنّ له محاذاة للجهات الستّ الموجبة لانقسامه إلى سنة أقسام؛ وأنّ الجزء المدوّر إذا لاقى سطحا أملس، فإنّ الملاقي منه للسطح جزء منه لا كلّه، أو لأنّ أوّل ما يلاقى منه أو من غير المدور من الأجزاء شيء منه شم شيء فشيء، حتى تتم الملاقات بكليته على ما قرّره الشيح في أوائل طبيعيات كتاب الإشارات.

و أمّا دلائل المهندسين فتفكّك الرحي و نفس الدائرة و سائر أدلّتهم المذكورة في محلّها.

[ص ۲۱ س ۲۰ / ص ۲۹، س ۱۲]

قوله: وو ليستاكالمتضايفين»: فإنّ الإضافة أمر لازم لوجودهما لا داخل في ماهياتهما. ماهياتهما.

[ص ۲۲، س ۲ / ص ۲۹، س ۱٤]

قوله: ولقبولها الحدوث و الزوال»: الضمير عائد إلى الصورة. و الحادث يحتاج إلى مادة يحدث فيها: و الزائل إلى مادة ينتقل إليها بعد الزوال عن المادة الأولى.

[ص ۲۲، س ۲ / ص ۲۹، س ۱۵]

قوله: دو لو بالإمكان الوقوعيه: كما في هيولى العناصر الغير المرهونة بالاتصال أو الانفصال القابلة لهما؛ و الإمكان الوقوعي ما لايلزم من فرض وقوعه محال، و هذا في هيولي العناصر؛ و أمّا الأفلاك فلا، لامتناع الخرق و الالتيام عليها و إلّا لزم الخلاء؛ فطروء الاتصال و الانفصال على هيولى العناصر ممكن بالإمكان الذاتي و الوقوعي كليهما، و على هيولى الأفلاك بالإمكان الذاتي و لو كان طروء الاتصال و الانفصال

بالإمكان الوقوعي المنحصر في العناصر و كان ذلك في خصوص العناصر لا في الأفلاك أيضاً، لعدم الإمكان الوقوعي فيها، و كان ذلك كافيا في حصول المقصود.

[ص ۲۲، س ۴ / ص ۲۹، س ۱٦]

قوله: «فهاهنا مقيم ثالث»: أي لمّا كان كل من الهيولى و الصورة واسطة لقيام كل منهما بالآخر على وجه غير دائر ـلا علة فاعلية ' \_فهاهنا مقيم ثالث؛ و الصورة شريك العلة.

[ص ۲۲، س ٤ / ص ۲۹، س ۱۷]

قوله: «بتشخصها المستمرّ بصورة ماه: أي بتشخّصها المستمر الحاصل بسبب صورة ما موجودة فيها في كل زمان.

[ص ۲۲، س ٥ / ص ٣٠، س ١]

قوله: «تقبل تشخص كل صورة»: أي تقبل كل صورة شخصية حادثة بعد الصورة السابقة.

[ص ۲۲، س ۷ / ص ۳۰، س ٤]

قوله: دمن فردهاه: كتبدّل بياض شخصى إلى بياض آخر.

[ص ۲۲، س ۷ / ص ۳۰، س ٤]

قوله: «أو من نوعها»: كتبدّل البياض إلى السواد.

[ص ۲۲، س ۷ / ص ۳۰، س ۵]

قوله: دأو من جنسهاه: كتبدل جنس الكيف المبصر إلى الآخر من أقسام الكيف كحركة الملوَّن إلى الشفاف.

[ص ۲۲، س ۹ / ص ۳۰، س ٦]

قوله: «و مجموع الأعراض عرض»: ردُّ على القائل بأنَّ الجسم حصل من تراكم الأعراض و تكاثفها؛ فمادة الجسم عنده عرض لا جوهر. فأجاب بأنَّ الجسم

۱. نسخه اصل: فاعليته.

جوهر باتفاق الحكماء و المتكلمين؛ و مجموع الأعراض عرض أيضاً؛ فالقول بتألف الجسم من مجموع الأعراض مردود.

[ص ۲۲، س ۱۳ / ص ۳۰، س ۱۱]

قوله: وو الزمان لا يتعاقبها على موضوعهاه: أي و الزمان لا يتعاقب المتصلات الثلاث على موضوعها؛ يعني كما أنّه ليس بين الشلاتة المتصلات تضاد لاجتماعها في موضوعها الذي هو الجسم الطبيعي، كذلك ليس بين تلك المتصلات الثلاث و الزمان ـ و هو الكم المتصل الغير القار ـ أيضاً تضاد، لأنّ من شرط التضاد تعاقب المتضادين على موضوع واحد؛ و ليس موضوعها و موضوع الزمان واحداً، لأنّ موضوع الزمان هو الحركة و موضوعها الجسم.

[ص ۲۲، س ۱۶ / ص ۳۰، س ۱۲]

قوله: وو أمّا العدد فكل نوعٍ أقّل موجود في الأكثر»: بسيان هذه العبارة على وجهين:

أحدهما أنّ العدد عبارة عن كل نوع أقل موجود في النوع الأكثر، و هذا من بين سائر الموجودات خاصية العدد، إذ ليس النوع الأقل من كل موجود سوى العدد موجوداً في النوع الأكثر؛ بل الأمر فيما سوى العدد من أنواع الموجودات بالعكس، فإنّ العام موجود في الخاص، و الخاص ليس موجوداً في العام، و الخاص أقل عدداً من العام؛ و على هذا فقوله: «و أمّا العدد» مبتدأ و قله: «فكل نوع أقل...» خبره؛ و قوله: «موجود» بالكسر صفة «للنوع».

و ثانيهما أنّ خاصية العدد هي أنّ كل نوع أقلّ موجودٌ في النوع الأكثر، كالإثنين الموجود في الثلاث، و الثلاث الموجود في الأربع؛ و إذا كان الأمر كذلك فليس في العدد أيضاً تضاد، إذ ليس أحد المتضادين موجوداً في الآخر. فقوله: «موجود» بالرفم خبر لقوله: «فكل نوع أقل».

[ص ۲۳، س ۱ / ص ۳۱، س ۲]

قوله: «و أولى الأوليين»: و هما المحسوسة و الغير المحسوسة، فإنّهما أوّلان في التقسيم، و أولاهما المحسوسة.

[ص ۲۳، س ٤ / ص ۳۱، س ٥]

قوله: «والاستعدادات»: لمّا فرغ عن بيان الكيفيات التي هي من باب الكمالات، شرع في بيان الكيفيات التي هي من باب الاستعدادات، فقال: و الاستعدادات منها ما للتأبّى و الامتناع، و منها ما للقبول.

[ص ۲۶، س ۳ / ص ۳۲، س ۹]

قوله: «لأنّ معنى الحركة ...»: فلابد أن تكون المـقولة أمـراً قـارٌ الذات مـمكن الوقوع في الآن. و ليس للأمر التدريجي فـرد آنـي، إذ «الآن» لايسـع الأمـر التدريجي على ما قرره الحكيم السبزواري في التعليقة.

[ص ۲۶، س ۵ / ص ۳۲، س ۱۲]

قوله: دو الكلام في الشده و الضعف طويل»: و ذلك لأنّ المـــقولة المـــحتمل اندراجهما فيها هي مقولة الكيف فقط؛ لكن التحقيق أنّ الشدة و الضعف إن كانا.

و صغين ثابتين في الموصوف، كنندة النورانية و التجرد في الواجب تعالى و العقول العالية المستهلكة الذات، و الآنية في الوجود الواجب، و ضعف النورانية و الوجود في الهيولي مثلاً و الصور القائمة بها، فهما كانا عين وجود الموصوف و نحواً خاصاً في الوجود.

لا جوهر ولا عرض؛ و إن كانا وصفين متغيرين بالحركة إلى جانب الكمال أو إلى جانب النقص فليسا من مقولة الكيف، لأنّ الكيف هيأه قارّة.

# [الشاهد الثاني]

# [في إثبات نحو أخر من الشهود يقال له الوجود الذهني]

[ص ۲۵، س ۸ / ص ۳۵، س ۲]

قوله: «و المانع من التأثير العيني»: أي المانع من إيجاد الصورة في الخارج و ظهورها في العين كما هو شأن النفوس القرية الخالقة للأشياء في العين بالإرادة، كما قيل: «العارف يخلق بهمته ما يشاء»، فالمانع لما سوى النفوس القوية هو غلبة أحكام التجسم عليها لصحبة المادة.

[ص ۲۵، س ۱۱ / ص ۳۵، س ٤]

قوله: دحصول تعلقي بذلك الفاعله: فالصورة الإدراكية لها تعلّق بالنفس الفاعلة إياها في ذاتها سواءً كانت في النفرس القوية أو في غيرها، كما أنّ الصورة المرجودة في العين بالإرادة لها تعلق بذات الشخص الفاعل أيضا.

[ص ۲۵، س ۱٦ / ص ۳۵، س ۱۰]

قوله: «فالنفس خلقت و أبدعت»: نتيجة لما تقدَّم أوّلاً من سلطان النفس و قدرتها على إيجاد الصورة في نشأتها العلمية و عالمها.

[ص ۲٦، س ٥ / ص ٣٦، س ١]

قوله: دغالباه: إلَّا في أقل قليل من الناس.

[ص ۲۸، س ۱۶ / ص ۳۸، س ۱۹]

قوله: «وقد يكون عرضيا متعارفاء: كون الصمل الشسائع عرضيا لأجل أنّ الاتحاد بين الموضوع و المحمول إنّما هو في الوجود أوّلاً و بالذات؛ و أما الاتحاد في المفهوم فهو بالعرض بسبب الاتحاد في الوجود.

[مس ۲۸، س ۱۹ / مس ۳۹، س ٦]

قوله: «و العنس و الفصل»: فإنّ الجنس جنس بالحمل الأزّلي و ليس بجنس بل هو مقولة من إحدى المقولات العشر، لها صورة عقلية و حقيقة عينية بالحمل الشايع؛ و كذا الفصل.

[ص ۲۸، س ۱۹ / ص ۳۹، س ٦]

قوله: «و اجتماع النقيضين»: فإنّه اجتماع النقيضين بالحمل الأرّلي و ليس باجتماع النقيضين بالحمل الأرّلي و ليس باجتماع النقيضين بالحمل الشائع، إذ ليس اجتماعهما في الوجود بممكن؛ فليس لهما في الوجود صورة و حقيقة، أو لإمكان حصولهما معا فيه باجتماع النقيضين لاستحالة اجتماع النقيضين واقعا.

[ص ۲۹، س ۱ / ص ۳۹، س ٦]

قوله: «و عدم العدم»: مع أنَّه ثبوت بالحمل الشائع إذ نفي النفي إثبات.

[ص ۲۹، س ۱ / ص ۳۹، س ٦]

قوله: «بل مفهوم العركة»: فإنّ الحركة حركة بالحمل الأوّلي و ليست بحركة بالحمل الشائع بل ثبات في الذهن؛ فإنّ لها صورة ثابتة في الذهن.

[ص ۲۹، س ۱ / ص ۳۹، س ٦]

قوله: «و الزمان»: فإنّه بمفهومه عبارة عن الانقضاء و التجدد؛ فهو زمان بهذا المعنى بالحمل الأوّلي؛ مع أنّه ثبات باعتبار أنّ له صورة ثابتة في الذهن.

[ص ۲۹، س ۱ / ص ۳۹، س ۷]

قوله:«والاستعداد»: فالاستعداد استعداد بالحمل الأوّلي، و أمّا بالحمل الشائع فهر أمر موجود في الشيء المستعد بالفعل.

[ص ۲۹، س ۱ / ص ۳۹، س ۷]

قوله: «و الهيولى»: فإنّ الهيولى هيولى بالحمل الأزّلي أي هي بمقايستها إلى الصورة و بالنسبة إليها هيولى و أمر بالقوة؛ مع أنّها في نفسها و في هـذا النحو من الوجود أمر بالفعل.

[ص ۲۹، س ۱۲ / ص ٤٠، س ٣]

قوله: «و شيء آخر يتقوّم به»: أي فرديته للجوهر المطلق؛ و أيضنا يلزم كونه نو عا سادسنا.

[ص ۲۰، س ۵ / ص ٤١، س ١]

قوله: «إلى ارتكاب عروض مفهوم العرض»: إشارة إلى كلام العلامة الدوّاني في دفع الإشكال بما حاصله أنّ العرضية \_أي المفهوم المنتزع عن الأعراض التسعة التي لكل منها ماهية خاصة غير مفهوم العرضية \_أمر خارج عن ذاتها و ماهياتها، كالشيئية العامة المنتزعة عن الأشياء الخاصة التي لكل منها ماهية خاصة غير نفس الشيئية؛ فصدق العرض بهذا المعنى على الجوهر الذهني لا إشكال فيه، فإنّ العرضية بهذا المعنى تعبير و تفسير عن نحو وجود الأعراض، و الوجود زائد على الماهية.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة بيّن فيها وجه التفصّي عن هذا الإشكال و عن إشكال اجتماع الكيفية و غيرها في الصورة الذهنية.

[ص ۲۰، س ۱۰ / ص ۶۱، س ۵

قوله: «بل صورة الجوهر في النفس»: أي بل الحق كذلك.

[ص ۳۰، س ۱۳ / ص ٤١، س ۸]

قوله: دوجوده لا في موضوع ،: في أيّ و عاء كان و في أيّ نحر وجود كان.

[ص ۴۰، س ۱٤ / ص ٤١، س ١٠]

قوله: «و يتحد به في ظرف ذلك الوجوده: أي و يتحد ماهية الجرهر بهذا الوجود في ظرف ذلك الوجود.

[ص ۲۰، س ۱۷ / ص ٤١، س ۱۱]

قوله: «معنى الجوهرية بالحمل الشائع»: بل يصدق عليه معنى الجوهر بالحمل الأوّلي.

[ص ۳۱، س ۱۲ / ص ٤٤، س ۸]

قوله: «على أفراد الإنسان و أنحاء وجوداته»: أي على الأفراد العينية.

[ص ٣٢، س ٨ / ص ٤٣، س ٧]

قوله: وفيحتمل عنده أشياء كثيرة» أي أشياء مختلفة الحقائق.

[ص ٣٢، س ١٥ / ص ٤٣، س ١٥]

قوله: دولا عجب في أن يكونه: تحكيم و تثبيت للمدّعى، و هو كون إدراك الكليات بمشاهدة الفرد العقلاني عن بُعد، و رفع استبعاد حمل المفهوم و المعنى المشتق من هذا العقل المفارق على الأفراد الجسمانية، بأنّ حمل هذا المعنى و المفهوم على الأفراد المادية بهو هو إنمّا هو لأجل ارتباطه بها ارتباط العلّي و المعلولي؛ فالإنسان الكلي المشتق من الإنسان العقلاني محمول عليه بالأصالة، و على الأفراد المادية بهو هو إنّما هو بواسطة الارتباط العلّى و المعلولي بينه و بينها.

[ص ٣٢، س ١٧ / ص ٤٣، س ١٧]

قوله: «على أفراد الإنسان و أفراد الحيوان»: و حملهما على تلك الأفراد لأجل انطباقهما على تلك الأفراد و صدقهما عليها. و حملهما على الإنسان و الحيوان العقليين بالأصالة و على الأفراد المادية بالعلّية و المعلولية.

[ص ۳۲، س ۱۹ / ص ٤٤، س ۲]

قوله: «و حقيقة هذين الجوهرين مغايرة»: كما أنّ حقيقة الإنسسان و الحيوان العقليين مغايرة لجوهر الأفراد.

[ص ٣٥، س ٣ / ص ٤٦، س ١٣]

قوله: «بأن يكون متحدا مع ماهية المعلوم»: لأنّ مطلق العلم لايـتحقق إلّا فـي ضمن فرد خاص هو عبارة عن المعلول الخاص المتحد به اتحادَ النوع مع جنسه سواءً كان جوهرا أو كمّاً أو كيفا أو إضافة.

و مطلق العلم كيفٌ عند الجمهور و على المشهور، و الفرد الخاص منه جوهر أو مقولة أخرى؛ و لذا قال: فعند ذاك يصدق عليه الكيف و الجوهر، لكن لا بأن يكون كلاهما مقولة، \_أي جنساً عالياً في مرتبة واحدة \_حتى يتضادًا و يتنافيا؛ فالكيف ذاتي للعلم و ليس ذاتيا للمعلوم، كما أنَّ الجوهر ذاتي لزيد و ليس ذاتيا للضاحك و الكاتب و الناطق و سائر الأوصاف، و هو جنس بعيد؛ و العلم جنس قريب، و الجوهرية مثلاً عرض عام، كما أنّ الجوهر جنس عالم، كما أنّ الجوهر جنس عال لزيد، و الجسم جنس متوسط، و الحيوان جنس قريب؛ و هذا كما أنّ الجوهر المادي لايتحقق إلّا إذا اتّحد مع الجسم، و الجسم لا يتحقق إلّا في يتحقق إلّا في ضمن الجماد أو النبات أو الحيوان، و كل منها لايتحقق إلّا في ضمن نوع خاص.

#### [ص ٣٥، س ٤ / ص ٤٦، س ١٥]

قوله: دفعند ذلك يصدق عليه الكيف و الجوهر معاً: أي حين ما جعلنا العلم متحدا مع ماهية المعلوم كان مصداقاً للإمرين: أمّا صدق الكيف فباعتبار كونه كونه علما، و العلم كيف عند الجمهور؛ و أمّا صدق الجوهر فباعتبار كونه فردا خاصا من العلم إن كان المعلوم جوهرا.

### [ص ٣٥، س ٤ / ص ٤٦، س ١٥]

قوله: «لا بأن يكون كلاهما مقولة»: في النسخة القديمة، «مقوّمة» و هي الأصبح. و في قوله بعد ذلك: «مقوّماً» تأييد لصّحة هذه النسخة. و ملخّص هذا التحقيق تنظير العلم و هو موجود في النفس وبالإنسان و هو موجود في الخارج و في أنّ العلم في ذاته كيفٌ و هو متحد مع المعلوم الجوهري مثلاً الذي هو فرد من مطلق العلم؛ و أنّ هذا الفرد ممّا يصدق عليه الكيف و الجوهر معاً بحكم الاتحاد؛ مع أنّه ليس الكيف ذاتيا للجوهر و إن كان صادقاً عليه، كما أنّ زيداً مثلا فرد من مطلق الإنسان و يصدق عليه الجوهرية و الضاحكية؛ و ليست الجوهرية الذاتية لزيد ذاتية للضاحك و إن كانت صادقة عليه بحكم الاتحاد.

#### [الشاهد الثالث]

# [في الإشارة إلى واجب الوجود و ما يليق بجلاله و مرتبته] [و أنّ أيّة وحدة تخصّه و أيّة نعوت تخصّه]

[ص ۳۵، س ۱۲ / ص ٤٨، س ٨]

قوله: «بوجه من الوجوه»: تعلقَ العرض بالموضوع، أو الصورة بالمادة، أو النفس بالبدن، أو المشروط بالشرط، أو الكل بالجزء، أو المعلول بالعلة و هو أتم أنحاء التعلق؛ و هو المقصود بالبحث.

[ص ۳۵، س ۱۵ / ص ۶۸، س ۹]

قوله: •و إمّا لكونه ذا ماهية »: كون الوجود ذي الماهية سببا من أسباب التعلّق إمّا لأجل أنّ الوجود ذا الماهية وجود محدود، و المحدود بما هو محدود معلول، لكونه متعلّقاً بحده؛ أو لأنّ الماهية لمّا كانت في ذاتها غير مقتضية للرجود فكان وجودها متعلّقاً بالغير أي بالعلة.

[ص ٣٦، س ١٢ / ص ٤٩، س ١٨]

قوله: «ثم جميع تلك الوجودات...» الظاهر أنّه أنّه برهان آخر و هو أنّ مجموع الوجودات المتسلسلة أو الدائرة مع قطع النظر عن محذور التسلسل أو الدور في حكم وجود واحد في تقوّمها بغيرها: أمّا أوّلاً، فلأنّ المجموع في نفسه موجود ممكن؛ و أمّا ثانياً، فلأنّ المجموع متقوم بالآحاد و كل واحد من الآحاد ممكن، فالمجموع أيضاً ممكن، لأنّ حكم المجموع و حكم الآحاد في هذا المورد واحد، وإن كان حكم المجموع في بعض الموارد مخالفا لحكم الآحاد.

[ص ۴۷، س ۸ / ص ۵۰، س ۱۲]

قوله: دمتوقفا على شيءه: لا على العلة، لكونه منتهى سلسلة الوجود واجبا بذاته لذاته، و لا على الأجزاء العينية الذهنية الحقيقية، و لا الذهنية التحليلية، و لا المقدارية و لا موضوع و لا مادة و لا متعلق و لا شرط و لا معدّله؛ فهو واحد بسيط مطلق و ما سواه كثير مؤتلف الذات من شيء و شيء - لا أقلّ من الوجود و الماهية - و هو القائم بذاته و ما عداه متعلق به.

[ص ٣٧، س ٩ / ص ٥٠، س ١٤]

قوله: دجهة المكانية الله و كل ما هو ممكن له بالإمكان العام فهو واجب له بالإمكان العام فهو واجب له ما فعال الفعال

[ص ۲۷) س ۹ /ص ۵۰، س ۱۵]

قوله: «أو امتناعية»: أي امتناع الوجود أو امتناع صفة من الصفات الكمالية؛ فليس فيه تـعالى فـقدان، سـواء كـان المـفقود مـمكنا أو مـمتنعا، و إلّا لزم التركيب من الوجدان و الفقدان المخالف لوجوب الوجـود لكـون التـركيب مستدعيا للامكان.

[ص ۲۷، س ۱٦ / ص ٥١، س ٨]

قوله: دو لا منبعثا منه فاتضا من لدنه عنا أي و لا منبعثا من ذلك الآخر فائضا منه ، لأنّه فاقد له بالفرض؛ أو المعنى: و لا منبعثا من ذاته ، بل من غيره و إلّا لكان واجداً لكمال الآخر أيضاً؛ فإنّه إن كان الكمال المختص به فائضا من ذاته ، فكانت ذاته منشأً لكل كمال فكانت واجدة لكمال الآخر أيضا؛ إذ لو كانت ذاته على أثمّ مراتب \_كما هو شأن الواجب الوجود \_لكان كل كمال موجود في أيّ كامل موجوداً فيه فائضا من نفس ذاته.

[ص ۲۸، س ۱ / ص ۵۱، س ۱۰]

قوله: «بل قد يكون ذاته بحسب ذاته مصداقا»: لفظ «قد» هنا للتحقيق أو للتقليل بالقياس إلى الكمال المفقود.

[ص ۳۸، س ۲ / ص ۵۱، س ۱۱]

قوله: دو لايكون ذاته وجودا خالصاء: بل وجودا مشوياً بالعدم مركبا من الوجدان و الفقدان.

۱. نسخه اصل: جهته.

[ص ۲۸، س ۱۱ / ص ۵۲، س ٤]

قوله: «النافون لصفاته»: القائلون بالنيابة.

[ص ۳۸، س ۱۲ / ص ۵۲، س ۵]

قوله: «عن التشبيه»: أي التشبيه بخلقه اللازم لمذهب الأشعري القائل بزيادة صفاته على ذاته، كالإنسان المتصف بالعلم الزائد على ذاته، و قوله: «والتعطيل» اللازم لمذهب المعتزلة النافين للصفة.

[ص ۲۸، س ۱۳ / ص ۵۲، س ۲]

قوله: «من غير لزوم كثرة و انفعال و قبول و فعل»: هما إشارتان إلى بـرهانين قرّرهما الحكيم السبزواري في التعليقة.

[ص ۳۸، س ۱۷ / ص ۵۲، س ۱۲]

قوله: «بل من حيث العقيقة الأحدية»: «الواحدية» نفيُ الشريك في ذاته أي في طبيعة وجوب الوجود؛ و «الأحدية» نفيُ الشريك في صفاته. ولما كانت ذاته بذاته مبدءاً فاعليا لفيضان الكل عنه و إلها بلا شريك في ألوهيته، فذاته بذاته جامع لجميع صفاته؛ فليست صفة من صفاته موجودة على حيالها و في قباله؛ بل هي موجودة بأحديته؛ كيف ولو كانت صفة من صفاته موجودة بحيالها و في قباله، كالعلم و القدرة مثلاً، لما كانت ذاته بذاته مبدءاً بل بواسطة وجود صفته وجودا مستقلا بنفسه؛ فكانت تلك الصفة شريكة له في ألوهيته و هذا مخالف لأحديته.

[ص ۳۹، س ۵ / ص ۵۳، س ۱]

قوله: «انكشاف ذاته بوجه يفيض...»: يعني أنّ علمه بذاته علم بذات هي مبدء جميع الصفات الكمالية الناشئة عن نفس ذاته الفائضة على نفس ذاته؛ و علم بذات هي مبدء جميع الخيرات المنبعثة عن حاق ذاته الفائضة على ذاته بذاته. و ذلك لأنّ ذاته بذاته مبدء جميع الخيرات و هو متّصف بها أجلّ متصف، لاستحالة فيضان الخيرات منه على ما سواه مع كونه فاقداً لها في ذاته؛ فذاته

أكمل مبدء لها و أجلّ متصف بها.

و ليس هناك محذور اتحاد الفاعل و القابل؛ لأنّ القبول هنا بمعنى الاتصاف و اللزوم كاتصاف الماهية بلوازمها الذاتية اللازمة لذاتها بنفس ذاتها.

و إنما قيد انكشاف الذات بقوله: «بوجه...» لأنّ العلم بالذات علم بجميع الصفات و الكمالات المتحقّقة في الذات، أي علمه بذاته عبارة عن انكشاف ذاته المفيضة للخيرات، أي الذات المستجمعة لجميع الكمالات الفائضة من نفس ذاته على ذاته.

[ص ٣٩، س ١٥ / ص ٥٣، س ١١]

قوله: «القائل بقيام المثل و الصور المجردة»: أي وجود تـلك المـتل و الصــور المجردة القائمة بذواتها علوم إلهية بما سواه.

و عبارته في إلهيات الأسفاد في الفصل المعقود لبيان المذاهب المسختلفة في علم البارئ بما سواه هكذا: «الرابع ما ذهب إليه أفلاطون الإلهي من إثبات الصور المفارقة و المثل العقلية و أنّها علوم إلهية، بها يسعلم الموجودات كلها».

[مس ۳۹، س ۱۲ / ص ۵۳، س ۱۲]

قوله: «القائل باتحاد العاقل و المعقول»: عبارته في إلهيات الأسفار هكذا: «الثالث القول باتحاده تعالى مع الصور المعقولة».

[ص ٤٠، س ٧ / ص ٥٤، س ٨]

قوله: «و هناك ليس كذلك»: إذ ليس للصور وجود مستقل في قبال وجود الذات؛ كما أشار إليه آنفاً بقوله: «فكذلك صفات الحق و أسماؤه موجودات لا في أنفسها من حيث أنفسها». و فرق بين كون الذات مرآتاً و مظهراً لصور الممكنات و كون الصور موجودة فيها بالاستقلال.

١. نسخه اصل: أسمائه.

[ص ٤٠، س ٨ / ص ٥٤، س ٩]

قوله: «و ليس وجود المرآة وجود ما يتراثى فيها أصلاً»: فليس حلول و لا اتحاد. [ص ٤٠ س ١٢ / ص ٥٤، س ١٣]

قوله: «القائلون بخروج الشعاع»: أي بخروج الشعاع من العين المنبسط قاعدته على المرئي و رؤيته بتوسط الشعاع من دون انتقال صورته إلى العين؛ هذا في مرآة العين و أمّا في المرآة المقابل فبانعكاس الشعاع عن سطح المرئي الى المرآة المحاذية له؛ فالمرئي عندهم في كلا الموضعين هو الشخص الخارجي.

[ص ٤٠، س ١٥ / ص ٥٥، س ١]

قوله: «تلك الصور»: أي الصبور المشهودة.

[ص ٤٠، س ١٦ / ص ٥٥، س ١]

قوله: «بتبعية وجود الأشخاص المقترنة بجسم مشفّ و سطح صقيل»: أي تبعية وجود الشخص الخارجي المقترن بجسم مشف كالهواء و سلطح صنقيل، كالمرآة على شرائط مخصوصة من المحاذاة و المقابلة و عدم الحائل أو المانع.

[ص ٤٠، س ١٧ / ص ٥٥، س ٣]

قوله: دوجود العكاية: أي وجود حالاٍ عن وجود الشخص الضارجي فهي حكاية الوجود؛ كما أنّ الماهية حكاية الوجود؛ فوجود الشخص الخارجي الواقع في مقابل المرآة وجود أصيل؛ و وجود الصورة المشهودة منه في المرآة حكاية الوجود؛ كما أنّ الموجود بالحقيقة و الأصالة هو الوجود، و الماهية موجودة بالعرض و حكاية للوجود المتحد بها.

[ص ٤١، س ٥ / ص ٥٥، س ١١]

قوله: وفقد اهتديت إليه »: إشارة إلى ما مرّ آنفا بقوله: «إنّ ذاته تعالى في مرتبة ذاته مظهر جميع صفاته و أنحائه كلها...» و قوله قبيل ذلك في الإشراق الرابع: «و علمه و هو نفس هذه العناية...».

[ص ٤١، س ٨ / ص ٥٥، س ١٥]

قوله: «من صور حقائق الأسماء الإلهية»: بيان لقوله: «المعلوم». و الأعيان الثابتة الموجودة بالوجود العلمي اللازمة للأسماء الإلهية صور الأسماء؛ فتلك الصور علومه التابعة لحقائق الأسماء المتقدمة على تلك الصور العلمية؛ ولكن علمه تعالى بصور الموجودات الخارجية متقدم على تلك الصور الموجودة في الخارج، فلفظ «من» في كلا الموضعين بيان للمعلوم. «فالعلم التابع للمعلوم» أي العلم المتأخر عنه هو انكشاف صور حقائق الأسماء الإلهية. و هذا الانكشاف هو الأعيان الثابتة الموجودة بالوجود العلمي اللازمة لحقائق الأسماء؛ و «العلم المتبوع للمعلوم» أي المتقدم عليه هو علمه التفصيلي بصور الموجودات المينية.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة موضحة للمراد كمال الإيضاح.

[ص ٤١، س ١٦ / ص ٥٦، س ٧]

قوله: «إلَّا و له في الله أصله»: بحكم المشاكلة.

[ص ٤١، س ١٦ / ص ٥٦، س ٨]

قوله: «وكلّ ما له حد نوعي»: أي كلّ ما له ماهية '؛ إذ الحد للماهية و بالماهية؛ فهو لا محالة ممكن الوجود.

[ص ٤٢، س ١ / ص ٥٦، س ٨]

قوله: «إذكان موجودا على صورة موجدة»: ليس هذا دليلا عقليا لعصر المقولات في العشر و لا لحصر الموجودات في المقولات؛ بل استحسان و تقريب، و إلاّ فللحصر دليل خاص مذكور في كتب الحكماء. و لمّا كان الواجب وجودا قائما بذاته لا في شيء و لا بشيء و لا لشيء، كان الجوهر آية لذاته. و لمّا كان أزليا و كانت له تعالى أسماء و صفات، كان «متى» و هي إحدى

۱. نسخه اصل: ماهیته.

المقولات آية لأزليته، و «الأين» آية لاستوائه، و «الكم» آية لعدد أسمائه، و «الكيف» آية لرضاه و غضبه، و «الوضع» آية لقيامه بذاته و قوله: «و يداه مبسوطتان» إشارة إلى الوضع بالمعنى الآخر، و هو نسبة بعض أجزاء الشيء إلى بعضه الآخر، و نسبة المجموع إلى الضارج و «الجدة» آية لربوبيته، و «أن يفعل» آية لإيجاده، و «أن ينفعل» لإجابته دعوة من سأله. و لتا كان عاقلا لذاته و لمعلولاته كان العقل آية لعلمه بذاته و بمعلولاته. و لما كان مدّبرا للعالم كلّه أنواع التدبير [كانت] النفس المدبرة للبدن أنواع التدبير آية لربوبيته. و لمّا كان سميعا بصيرا متكلما كان السمع و البصر و التكلم و الثابات لطائفة من الموجودات آية لذلك؛ فلأجل ذلك قال فيما بعد ذلك: «و على هذا القياس أجناس المقولات و أنواعها و أفرادها» أي كل ما في العالم من أجناس المقولات و أفرادها آيات لما في الموجد جلّ شأنه.

[ص ٤٣، س ١ / ص ٥٨، س ١]

قوله: «فلا مُعرُّف له و لاكاشف»: تفريع لقوله: «والوجود أعرف الأشياء» كما أنّ قوله: «فلا جزء له خارجيا» تفريع لقوله: «و أبسطها» و قوله: «فلا جنس له و لا فصل» نفى للأجزاء العقلية فكأنّه قال: فلا جزء له عقليا.

[۲3، س ۲ / ص ۵۸، س ۲]

قوله: دغالباه: لإمكان التحديد بالجنس و العرض، أو بالفصل و العرض ـ و هو الحدش ـ و العرض ـ و هو العرض ـ و هو الحد الناقص ـ و قوله: «لبساطته» تتميم للدليل.

[ص ٤٣، س ٦ / ص ٥٨، س ٦]

قوله: «من حيث مفهوماتها»: و إن كان الصنادق عليه تعالى هو الفرد الأكـمل المناسب له تعالى.

[ص ٤٣، س ٦ / ص ٥٨، س ٧]

قوله: دفوجود جميع الموجودات برهانه»: لأنَّ «الله» اسم للذات المستجمعة

لجميع الكمالات اللازمة للألوهية؛ فله تعالى باعتبار ألوهيته لجميع الموجودات إضافة الإيجاد و التدبير لكل منها؛ فوجود كل منها برهان على ألوهيته بالنسبة إليه.

[ص ٤٣، س ٧ / ص ٥٨، س ٧]

قوله: «و حدود جميع العقائق الإمكانية واقعة في حده»: لأنّ الحدود كاشفة عن أنحاء الوجود، و الوجود أثر الإيجاد بل عينه بوجه، و الوجود و الإيجاد أثر الألوهية، فكما أنّ وجود كل موجود برهان على ألوهيته كذلك حده الكاشف عنه داخل في حد وجوده تعالى أي في سعته و جامعيته؛ نظير دخول حدود الأفراد في حد النوع الجامع لها بوحدته.

[ص ٤٣، س ٩ / ص ٥٨، س ٩]

قوله: «فالعالم صورة الحق و اسمه»: للصورة معان شتى:

منها ذات الشيء و حقيقته.

و منها ما به الشيء بالفعل.

و منها وجه الشيء و ظاهره و شكله.

و منها ما كان أمرا محسوسا حاكيا للشيء حكاية الأثر الصادر عنه و حكاية المعلول عن علته.

و كون العالم صورة الحق بالمعنى الأول و الثاني كفر و زندقة؛ و بالمعنى الثالث يوهم التجسم و التشبيه ـ تعالى الحق عن ذلك علوا كبيرا.

و أمّا المعنى الرابع فهو المراد هنا، لأنّ العالم كلّه منظاهر و مسجالي و مرائي للذات المحتجبة عن عيون الناظرين بحجاب الأسماء و الصفات تارة، و بحجاب مظاهرها ـ و هي الماهيات ـ تارة أخرى؛ فإنّه تعالى تجلّى في كل. شيء على حسبه و بقدر وعاء وجوده، كما قال تعالى: ﴿ هُوَ الأوّلُ و الآخِرُ و الظاهِرُ و الباطِنُ﴾ ( و قال: ﴿ هُو مَعَكُمُ أَيْنَما كُنْتُمُ﴾ ( و قال: ﴿ أَيْنَما تُوَلُّوا فَتَمُ وَجُهُ

۱ سوره حدید، آیه ۲.

اللهِ﴾ ` و قال إمام الموحدين: «مع كل شيء لا بمقارنة، و غير كـل شــيء لا بمزايلة، داخل في الأشياء لا كدخول الشيء في الشيء، خارج عن الأشياء لا كخروج الشيء عن الشيء» و العالم بأسره أثره و فعله، و الأثر يشابه صفة مؤثِّره ٢، و المعلول آية لعلته، فهو لايباين علَّته من كل وجه بل هو شأن من شئون علته و وجه من وجوهها؛ فمن رأى العالم بعين التوحيد \_أى بما أنّه فعله و أثره الصادر عنه ـ فقد رأى الحق بصورته أي في مظاهره و مجاليه؛ بل نقول: فمن نظر في العالم ــأي في المظاهر ــفي أنـفسها بـعين الحس غافلاً عن الحق المتجلى فيها فقد حجب عن شهود الحق بالكلية؛ و من نظر فيه بعين العقل بما أنَّه مظاهر و مجالي للحق و جعل العالم دليلاً على وجود الحق فقد حجب أيضا عن شهود الحق بوجه، لأنَّه شاهده في صور مظاهره القاصرة عن إراءته الحق بتمامه و كماله و جلاله و جماله؛ و من نظر فيه بما أنَّه فِعله و أثره و صورته، ثم رفض الفعل و الأثر و توجُّه بالكلية إلى الحق الفاعل المؤثِّر فانياً فيه، فشاهد الحق شهوداً أعلى و أتم من الثاني إلَّا أنَّه مع ذلك شاهده بقدر وعاء وجوده.

و الاسم ما بدل على المسمى، فهو عينه من حبيث الحكياية و الدلالة، و غيره من حيث التعين و الظهور في صورة غير صورة المسمى؛ فهكذا العالم بالنسبة إليه تعالى.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة أنيقة.

[ص ٤٣، س ١٤ / ص ٥٩، س ١]

قوله:«لاتحاد العرض و العرضي "عنده بالذات»: فإنّ العلم بما هو عبلم ليس له وجود في نفس الأمر إلَّا بوجود العالم أعنى الذات المتصفة به؛ فالعلمــو هو العرض\_متحد مع العالم و هو العرضي. و الفرق بكون العلم عرضاً غير

۱. سوره بقرم آیه ۱۱۵.

٧. نسخه اصل: مؤثرة. ٢. نسخه أصل: العرض.

محمول، و العالم عرضياً محمولاً، هو الغرق بين الشيء المأخوذ بشرط لا، و الشيء المأخوذ لا بشرط.

## [ص ٤٤، س ٣ / ص ٥٩، س ٧]

### [ص ٤٤، س ٤ / ص ٥٩، س ٨]

قوله: «الثبوت المطلق»: أي الثبوت المطلق المتحقق في ضمن أيّ قسم من تلك الأقسام الثلاثة.

#### [ص ٤٤، س ٨ / ص ٥٩، س ١٥]

قوله: وإذ الذات مشتركة ه: فوجود الذات في جميع الأسماء أمر ثابت ضروري؛ فلا حاجة إلى التنبيه عليها بلفظ من ألفاظ الأسماء الدالة على اتصاف الذات بصفة من الصفات؛ فإطلاق الاسم على الصفة لأجل ذلك.

## [ص ٤٤، س ٨ / ص ٥٩، س ١٥]

قوله: «و التكثر فيها بسبب تكثر الصفات»: فالتكثر في الأسماء لأجل تكثر الصفات؛ و لولا تكثر ها، لما تكثر الأسماء؛ فإطلاق الاسم على الصفة نفسها لأجل الإشعار و التنبيه على اختلاف الصفات و صفايرتها للذات بحسب المفهوم.

۱. نسخه اصل: جزئه.

و الحاصل أنّه لمّا كان الذات مشتركاً بين الأسماء كلها و كان تكثّرها بسبب تكثر الصفات و كان لأجل دخول الذات في الأسماء، وقع الاختلاف في أنّ الاسم عين الصفة أو غيره، أطلقوا الاسم على الصفة إشعاراً بالمغايرة اللازمة بين الذات و الصفة.

[ص ٤٤، س ٩ / ص ٥٩، س ١٦]

قوله: وو لذا اختلفواه: أي و لأجل إطلاق الاسم على الصفة و إرادة معنى الصفة منه اختلفوه في عينية الصفة منه اختلفوه في أنّ الاسم عين الذات أم غيره اختلفهم في عينية الصفات للذات و زيادتها عليه؛ ولو كان المراد من الاسم مجرد مفهوم اللفظ الدالّ على صفة لميكن مجال للشك و الترديد في أنّه غير الذات؛ فهذه حدالالال على صفة من الأوصاف. فقوله: «و قد يقال الاسم الصفة» إشارة إلى اصطلاح مع صفة من الأوصاف. فقوله: «و قد يقال الاسم للصفة» إشارة إلى اصطلاح آخر في «الاسم» و هو أنّه قد يطلق الاسم على نفس الصفة. و قوله: «إذ الذات و مشتركة» بيان لسرّ هذا الإطلاق. و قوله: «و لذا اختلفوا» دليل لوجود الذات و اعتبارها في الأسماء.

[ص ٤٤، س ١٠ / ص ٥٩، س ١٧]

قوله: «مجرد اللغظه: أي مجرد لفظ «العلم» و «القدرة» في «العالِم» و «القادر» بدون الإشعار بدخول الذات و اعتبارها في الأسماء؛ و الحاصل أنَّ الوجه في إطلاق الاسم على الصفة هو أنَّ الذات مشترك في الأسماء كلها داخل فيها و تكثر الأسماء بسبب تكثّر الصفات؛ فلابّد من إطلاق الاسم على نفس الصفة تنبيهاً على اختلاف الأسماء و مغايرتها للذات بحسب المفهوم.

و الدليل على اشتراك الذات في الأسماء وقوع الاختلاف في أنّ الاسم عين الذات أو غيره؛ فإذا كان الأمر كذلك كانت الأسماء الدالّة على الصفات أسماء الأسماء في الحقيقة فكان «العالِم» مثلا للذات الموصوفة بـ«العـلم» و هـي الاسم الحقيقي. هكذا قيل في [تفسير] المقام.

و قال بعض الأعلام في تفسير قوله: «و لو كان المراد منه مجرد اللفظ» هكذا: أي و لو كان المراد من الاسم الذي يطلق على الذات كالعالم و القادر صرف اللفظ العاري عن الدلالة على وجود الصفة و تحققها في معنى هذا الاسم، لميتصور الشك و الاختلاف في كونه غير الذات، إذ من المسلم أن الاسم العاري عن وجود الصفة صرف اللفظ العاري عن الحقيقة، و اللفظ العاري عن الحقيقة شيء مغاير للذات قطعاً، و لايشك فيه شاك؛ فهذه الألفاظ و الأسماء الجارية على ألسِنتنا هي في الحقيقة أسسماء الأسسماء الإلهية و ألفاظ حاكية عن الأسماء الحقيقية.

[ص ٤٤، س ١٨ / ص ٢٠، س ١٠]

قوله: «إلا عين ذاته»: فليس للواجب ماهية غير الوجود فذاته صرف الوجود. وإلى هذا، ما ثبت لنا إلا أنّ الواجب صرف الوجود فقط؛ ثم شرع في تتميم البرهان ببيان أنّ ما سوى الواجب من الجواهر و الأعراض واقعة تحت أجناس المقولات، فهي مفتقرة إلى فصول منوّعة، فذاتها متقومة من أمرين: هما الجنس و الفصل، فليست ذاتها عين الوجود؛ لأنّ ذاتها مركبة و الوجود بسيط؛ فكان الذات التي هي صرف الوجود منحصراً في الواجب. و إذا كان ذاته صرف الوجود، فلا واجب غيره و إلّا لكان أحدهما وجوداً و شيئاً آخر زائداً على الوجود؛ و هذا الزائد أمر عارض و إلّا لكان متحققاً في الواجب الآخر، و العرض معلول، فهذا المفروض واجباً آخر معلول. و إنّما قال: الآخر المفروض واجباً آخر معلول. و إنّما قال: الآخر المفروض واجباً آخر في قبال الواجب الأول، فهو المحتاج إلى شيء يمتاز به عن الأول. هذا ما خطر ببالي في تقرير الدليل و توضيح قوله: «و إلّا لكان أحدهما وح داً و زائداً».

۱. نسخه اصل: تغیر.

و قال الحكيم السبزواري: «توضيحه أنّه لو تعدد واجب الوجود، لكانا ذوي ماهية؛ فإنّ الشيء لا يتثنّى بنفسه؛ و لمّا كان الواجب مجرداً، فليس تعدده بالمادة و الموضوع و المتعلق، فتعدّده بالماهية و لا أقلّ من تحققها في أحدهما و عدمها في الآخر، ليحصل التمييز، فيصير المعلولاً، لأنّ وجوده عرض و كل عرض معلول».

أقول: جعل التميز بسبب الماهية مخالف للحكم الكلي بكرن الواجب مطلقا صرف الوجود بلا ماهية أوّلاً؛ فإنّ كل واجب مفروض فهو وجود صرف بلا ماهية؛ فتخصيص أحد الواجبين بكونه ذا ماهية مخالف لهذا الحكم الكلي أوّلاً، و ترجيح بلا مرجح ثانياً؛ و جعل الامتياز بسبب الماهية مع إمكان حصوله بشيء آخر هو التعين و التشخص بنفس ذاته و هويته، كما قال ابن كمونة في فرضه واجبَيْن بسيطين متشخصين بنفسهما .. حصر بلا حاصر و دليل ثالثاً.

[ص ٤٥، س ٩ / ص ٦١، س ٥]

قوله: دو لابد أيضا أن يكون غاية هذه الحركات و الأشواق أمرا عقلياه: فسإتبات الواجب من طريق الحركة من جهتين: إحديهما من جهة المبدء الفاعلي و افتقار الحركة إلى محرك غير متحرك؛ و تانيهما من جهة المبدء الفائي و انتهاء الكل إليه في الحقيقة.

[ص ٤٦، س ٢ / ص ٦٢، س ١٢]

قوله: دو لما استحال وجود عالمين...»: فوجود العالم دليل على وجود الواجب، و وحدته دليل على وحدته.

[ص ٤٦، س ١٥ / ص ٦٢، س ١٦]

قوله: «يكون المسافر عين الطريق»: لأنّ المسافر هو النفس، و الطريق أيضًا هو النفس.

۱. نسخه اصل: فیمس

[ص ٤٦، س ١٦ / ص ٦٢، س ١٨]

قوله: «بأنّ السالك و المسلك...ه: لأنّ السالك هـ الوجود، و الوجود و خصوصنا الفرد الكامل الواصل إلى مقام الفناء و الشهود الرافض لجميع التعينات و القيود عين التعلق و الربط بالوجود الواجب الأكمل المعبود؛ فالسالك هو الوجود، و المسلك طريق الوجود، و المسلوك منه هو الوجود الواجب، و المسلوك إليه هو هو أيضا.

[ص ٤٧، س ٣ / ص ٦٣، س ٦]

قوله: «فيه مغالطة»: قال الحكيم السبزواري: «وجه المغالطة أن يقال إن أريد بموجود مّا و إيجاد مّا و بالموجود المطلق مفاهيمها فلايلزم محال، لأنّ الدور بين الطبيعتين و لذا تقدّمُ الطبيعة في ضمن فرد على نفسها في ضمن فرد آخر لا محذور فيه؛ و هل هذا إلّا كشبهة البيضة و الدجاجة» إلى آخر ما قال.

أقول: يعني أنّ وجود البيضة متوقف على وجود الدجاجة و بالعكس، لكن لا محذور فيه؛ فإنّ وجود البيضة متوقف على وجود الدجاجة المخلوقة لا من هذه البيضة، كما أنّ وجود الدجاجة متوقف على وجود البيضة المخلوقة لا من هذه البيضة، كما أنّ وجود الدجاجة متوقف على وجود البيضة المخلوقة لا من هذه الدجاجة؛ و هكذا فيما نحن فيه، فإنّ طبيعة «موجود مّا في ضمن متوقفة على طبيعة إيجاد مّا في ضمن فرد آخر، و طبيعة إيجاد مّا في ضمن فرد آخر، و طبيعة إيجاد مًا في ضمن فرد آخر؛ فجاز كونُ طبيعة موجود ما في ضمن فرد متوقفة على طبيعة موجود ما في ضمن فرد آخر، و كونُ طبيعة إيجاد ما متقدمة على طبيعة موجود ما في ضمن فرد آخر، و كونُ طبيعة إيجاد ما متقدمة على طبيعة موجود ما في ضمن فرد

هذا إذا أريد بموجود ما و إيجاد ما و بالموجود المطلق صفاهيمها؛ و إن أريد بها حقائقها، و بالإطلاق و الانتشار السعة و الإحاطةُ، فيقال: إنّ حقيقة الوجود ذات مراتب غير متناهية، كل مرتبة منها موقوفة على مرتبة أخرى، فليس فيه محذور إلّا التسلسل لكن بطلان التسلسل غير مأخوذ في الدليل؛ فإنّ القائل قد جعل مناط الاستحالة الدور دون التسلسل مدّعياً بأنّ البرهان على وجود الواجب بهذا التقرير إنّما هو من طريق لزوم الدور فقط.

[ص ٤٧، س ٤ / ص ٦٣، س ٧]

قوله: «على هذا التقدير»: أي على تقدير انحصار الموجودات كلها في الممكنات؛ لأنّ الممكن محتاج إلى علة موجدة فوجوده موقوف على إيجاد ما.

[ص ٤٧، س ٧ / ص ٦٣، س ٩]

قوله: «و إلا لزم تقدم الشيء على نفسه»: لأنّ المبدأ لابد أن يكون موجودا، فلو كان للوجود المطلق من حيث هو موجود مبدأ، و هذا المبدأ فرد من الموجود المطلق، لزم تقدّم الشيء على نفسه، أي تقدّم الوجود على الوجود.

[ص ٤٧، س ٨ / ص ٦٣، س ١١]

قوله: «استحالة تقدم الشيء على نفسه»: الذي ذكره القائل بـقوله: «و إلّا لزم تقدم الشيء على نفسه» و أمّا استحالة التناقض فليست متعلقة بهذا المقام، إذ ليس التالي المذكور في كلام القائل لزوم التناقض بل ذكره هنا لاستيفاء جميع الأقسام. و أنّه كما لايلزم الدور في توقف إحدى الطبيعتين المطلقتين على الأخرى، كذلك لايلزم التناقض في نفس الطبيعة و إثباتها معا.

[ص ٤٧، س ١٥ / ص ٦٤، س ٤]

قوله: ﴿إِذْ لِيسَ سَلِّبا بِحَتَّاهُ: حَتَّى يَقَالَ السَّلْبِ البَّحْتَ لَا يَعْقَلُ أَصَّلًّا.

[ص ٤٧، س ١٧ / ص ٦٤، س ٧]

قوله: «مواطأةً أو اشتقاقاه: أي لا فرق في ذلك بين ما كان المحمول محمولاً مواطأة أو اشتقاقاً.

[ص ٤٨، س ١ / ص ٦٤، س ٨]

قوله: «فما به الشيء هو هو غير ما به يصدق عليه أنّه ليس بكاتب»: أقول: هكذا

في النسخة المطبوعة أخيرا و في بعض النسخ القديمة هكذا: «غير ما به يصدق عليه أنّه ليس هو» و عندي أنّ النسخة الأولى هي الأصبح إذ المقصود هنا بيان أنّه ليس ما به يصدق على الإنسان مثلا أنّه هو هو، هو ما به يصدق عليه أنّه ليس بكاتب أو لا كاتب، بل موضوع الإثبات شيء، و موضوع النفي شيء آخر؛ لكن للحكيم السبزواري هنا تعليقة تصدّى فيها لتوضيح النسخة الثانية و تقرير المقام على أساسها، و نحن نذكرها ها هنا مع توضيح لبعض عباراته في ضمن الهلالين:

قال: «لمّا كان المراد سلب الشيء [أي سلب الكاتب في المثال المـذكور] بما هو حقیقة و بما هو وجود و موجود سیما فیما نحن فیه، لزم ما ذکره ـ قدس سره ـ البتة، لأنّ وجود الإنسان و وجود الفرس لا اختلاف شخصى بينهما، أعنى بين الوجودين، فضلا عن الاختلاف النوعي، كما مرّ [أي في أوائل الكتاب]؛ و فيما نحن بصدده أعنى وجود الصرف المسلوب عنه موجود بما هو موجود (أي وجود الواجب الذي هو الوجود الصرف المسلوب عنه موجود بما هو موجود] هذا ألزم، لأنَّه إذا سلب عنه [أي عـن وجود الصرف] شيء بما هو وجود [أي بما أنّ هذا الشيء المسلوب وجود] لميكن صرف الوجود [أي لم يكن هذا الوجود الصرف المسلوب عنه الشيء بما هو وجود صرف الوجود] لأن حقيقة الشيء و صرفه جامعة واجدة لجميع ما هو من سنخه، و لا تكون [أي لاتكون الحقيقة الصرفة] مصداقا لشيء من أفراده (أي لاتكون الحقيقة الصرفة مصداقا لشيء خياص مين أفرادها حتى تضيق دائرة سعته و إحاطته بل الأمر بالعكس] و إلّا لمتكن طبيعة ذلك الشيء و هذا خلف [أي نفي كونه طبيعة ذلك الشيء خلف لأنَّه طبيعة مرسلة سارية في جميع أفرادها صادقة بالحقيقة على جميع الأفراد] فإذاً ' سلب المقيد [أي سلب الوجود الخاص المقيد المحدود] سلب المطلق

١. نسخه اصل: فإذ

[أي سلب الوجود المطلق]، إذ المقيّد غير منفكّ عن المطلق و المشوب عن الصرف، فيلزم كون الصقيقة الصرف، فيلزم كون الصقيقة الصرفة غير الحقيقة الصرفة].

ثم قال: «و قد تعرّض المصنف لهذا الجواب في كتابه المسمى بـ أمراد الآيات بقوله: «و يستحيل أن يكون المعقول من السلب نفس المعقول من الإيجاب و إن كان كل منهما مضافا إلى شيء [أي وجودا مضافا إلى ماهية خاصة كماهية الإنسان و الكاتب في المثال المذكور في هذا الكتاب]، فإن المضاف إليه معناه خارج عن معنى المضاف و الإضافة؛ فالتخصيص به تخصيص بأمر خارج، و التخصيص بالأمر الخارج لايغير حقيقة الشيء في نفسها فإذا لو كان معنى ثبوت «أ» بعينه معنى سلب «ب»، لكانت طبيعة الثبوت بعينها طبيعة السلب فيكون الشيء غير نفسه و هو محال». إلى هنا تم كلام الحكيم السبزواري في هذا المقام و لا بأس بترضيح بعض كلماته:

منها قوله: «سيما فيما نحن فيه»: أي وجود الواجب تعالى، لأنّ الكلام في إثبات أنّه تعالى كل الوجود، إذ هو بسيط الحقيقة من جميع الوجود، إذ هو بسيط الحقيقة من جميع الوجود فهو بوحدته كل الأشياء.

منها قوله: «فيما نحن بصدده»: أي في مقام إثبات أنّه تعالى كل الوجود و أنّه كل الأشياء؛ و أنّه لا يسلب عنه شيء.

منها قوله: «و لا يكون مصداقا لشيء من أفراده»: أي لاتكون الصقيقة الصرفة مصداقا لشيء خاص من أفرادها حتى تضيق دائرة سبعتها و إحاطتها؛ بل هي جامعة لجميع أفرادها و هذا في حقيقة الوجود الصرف أولى و أتم؛ بل الأمر بالعكس فإنّ الفرد مصداق الطبيعة المرسلة. هذا؛ و لكن الحق أنّ في العبارة سقطا من قلم الكاتب أو من المطبعة و العبارة الصحيحة: «و لايكون مصداقا لسلب شيء من أفراده».

منها قوله: «فإذا سلب المقيد ...» أي فإذا سلب الوجود الخاص المقيد،

سلب الوجود العام المطلق و الوجود الصرف العاري عن كل القيود؛ إذ المقيد غير منفك عن المطلق و المشوب عن المعرف؛ فيلزم كون شيء واحد هو هو باعتبار ذاته الجامعة و حقيقته المطلقة المرسلة، و هو لا هو باعتبار سلب المطلق عنه.

[ص ٤٨، س ٨ / ص ٦٥، س ٢]

قوله: وقصورات الأشياء، لا كمالاتها و فعلياتها، فإنّها موجودة بوجود الواجب منطوية في حقيقته البسيطة الجامعة لكل الحقائق بنحو أبهى و أسنى.

[ص ٤٨، س ١١ / ص ٦٥، س ٤]

قوله: دفهو رابع الثلاثة عن الثلاثة بما لها من الحدود و القيود ماهيات مبهمة لا حظ لها من الوجود و لا تعيّن لها إلّا التعين الماهوي، و بما هي مرجودة، متقومة بالوجود، و الوجود فعل الحق و أثره الصادر عنه و أثر الشيء هو هو بوجه، فهو تعالى رابع الثلاثة بهذا الوجه؛ إذ ليس للثلاثة —إنسانا كانت أو غيره —وجود و ظهور إلّا بالحق المفيض لكل وجود. فليس للثلاثة وجود و قوام إلّا بالرابع المقوّم لوجودها، و لا للرابع إلاّ بالخامس المقوّم لوجودها، و و الآحاد و في كل شيء سواه تعالى؛ و هذا معنى و هكذا في ساير الأعداد و الآحاد و في كل شيء سواه تعالى؛ و هذا معنى قوله تعالى: ﴿هو معكم أينماكنتم﴾ أو قول الإمام عليه أفضل الصلاة و السلام: «مع كل شيء لا بمقارنة» أي معية التقويم و معية المقوم للمتقوم.

و أيضا هو من حيث ذاته و حقيقته كل الأشياء من جهة وجودها، وليس بشيء منها من جهة حدودها. ولو كان شيئاً من الأشياء إنسانا أو حيوانا أو نباتا أو جمادا مثلاً و كان واحدا من مجموع له عدد كما هو شأن الواحد بالوحدة العددية، كان ثالث الثلاثة أو رابع الأربعة أو خامس الخمسة، تعالى عن ذلك علوا كبيرا.

و قوله: «لأنّ وحدته ليست عددية» تعليل لقوله: «لأنّه بوحدانيته كل

۱. سورة حديد، آية ۲.

الأشياء». و قوله: «حتى يحصل ...» تفريع للمنفي و هو الوحدة العددية. [ص ٤٩، س ٢ / ص ٦٦، س ٢]

قوله: وفي أنّ الوجود هو الواجب الواحد العقى: أي في أنّ الوجود و هو الأصل الأصيل لتحقق كل شيء و ظهوره من كتم العدم و ظهور آثاره و فعلياته و كمالاته و ما به حقيقة كل شيء و قوامه هو الواجب الواحد الحق؛ إذ ما سواه من المعاني و المفاهيم إمّا العدم أو الماهية أو الهوية؛ و العدم عدم لاحكم له، و الماهية حد الشيء الموجود، و الهوية تركيب من الماهية و الوجود؛ و المركب ممكن محتاج؛ فلا شيء متحقق بذاته في نفس الأمر إلّا الوجود فهو الواجب بذاته فليس واجب سواه؛ و هو في ذاته واحد بسيط من جميع الجهات لا تركيب فيه أصلا؛ و هو الحق الثابت الدائم الأزلي الأبدي لا سبيل للبطلان و التغير إليه؛ و ما سواه من الموجودات بأسرها ممكن مركب محتاج إليه متقوم به في وجوده و بقائه؛ فهو المتجلي في الآفاق كلها و هو المتجلي في جميع مراتب الوجود بجميع مظاهره.

قال الحكيم السبزواري: «كان الإشراق السابق في بيان الكثرة في الوحدة و هذا الإشراق في بيان الوحدة في الكثر».

[ص ۶۹، س ۵ / ص ۲۲، س ۲]

قوله: «لا صفة من صفاته»: كالصيرورة ـ على قول ـ أو المعنى تحليل المجعول إلى ذات هي الماهية، و صفة هي الوجود و القول بأنّ المجعول هو الصفة؛ و هذا أيضاً سخيف لأنّه قول بغناء الذات عن الجعل و كونها في حريم الوجوب و كونها شيئاً مستقلا في قبال الوجود، كما نقل عن بعض اساطين الحكمة بأنّ الداعي لنا على القول بمجعولية الماهية هو أنّه لو كان المجعول بالذات هو الوجود لذهب الوهم إلى غناء الماهية و خروجها عن حريم الإمكان و دخولها في حريم الوجوب؛ و ليس كذلك بل الحق أنّ المجعول بالذات هو نفس الوجود و هو تمام الشيء و حقيقته و ذاته؛ و الماهية اعتبار ذهني هو حد الوجود المنتزع منه بعد صدوره عن الجاعل.

[ص ٤٩، س ١١ / ص ٦٦، س ١٢]

قوله: «فوجودها بعد وجود الذات»: فكان الذات بنفسها مستقل الحقيقة.

[ص ۶۹، س ۱۲ / ص ۲۱، س ۱۳

قوله: دفلا يكون ما فرضناه مجعولا مجعولاه: و هو نفس ذات الشيء و حقيقته التي هي نحو وجوده الخاص؛ لأنّه ' إذا كان التعلق بالجاعل صدفة طارئة للذات، كانت ثابتة بذاتها متحققة بنفسها قبل التعلق.

[ص ۶۹، س ۱٦ / ص ٦٧، س ٣]

قوله: دفينكشف أنّ المسمى بالمعلول المسدد نستيجة لمسا تقدم، و هي أنّ الوجودات الإمكانية نفس التعلق و عين الربط، و النتيجة المتفرعة على هذه النتيجة هي المقصود الأصلي المعقود لبيان هذا الفصل، و هو بيان الوحدة في الكثرة، و أن لا موجود بالحقيقة إلّا الوجود الواجب الواحد الحق؛ لأنّ المفيض هو الوجود الذي هو فعله و المفاض بالحقيقة هو الوجود الذي هو فعله و أثره هو هو بوجه؛ إذ لا موجود بالحقيقة إلّا ذاته و تجلياته.

و قال الحكيم السبزواري ـ قدس سره ـ «و المقصود من هذا الإشراق بيان التوحيد الخاص، إذ ما سواه ليس إلّا الماهيات و الوجودات الخاصة؛ و الماهيات باطلات بالذات، و الوجودات الخاصة تعلقات و روابط، و ليس لها استقلال لا في العين و لا في الذهن، فهي جلواته و أطواره؛ فليس في الدار غيره ديار».

[ص ٤٩، س ١٩ / ص ٦٧، س ٦]

قوله: وأي موصوفة بهذه الصفة»: أي ذات موصوفة بأنّها مفاضة بل المفاض هو ذاته بذاته، لا أنّه ذات موصوفة بأنّها مفاضة حتى يكون الفيض شيئاً و المغاض عليه شيئاً آخر. و الحاصل أنّ العلة و المعلول و الجاعل و المجعول و المغيص و المغاص هو الوجود و أنّ الوجود هو الواجب الواحد الحق.

و إلى هذا التوحيد الخاص أشار الإمام الأول سيد الموحّدين بقوله: «ما رأيت شيئا إلّا و رأيت الله قبله و معه و بعده» و قوله: «داخل في الأشياء لا كدخول الشيء في الشيء، خارج عن الأشياء لا كخروج الشيء عن الشيء» و الإمام الثالث سيد الكونين أبو عبدالله الحسين بقوله: «إلهي ألغيرك من الظهور ما، ليس لك حتى يكون هو المُظهِر لك! عميت عين لاتراك!».

و التوحيد ثلاثة أقسام على المشهور: التوحيد العامي و هو فرض إله واحد منعزل عن الخلق؛ و التوحيد الخاص و هو ما قرّره المصنف ها هنا؛ و التوحيد الأخص و هو ما قرره في كتابه الكبير و هو أنّ الوجود و الموجود واحد حلى ما قرره هناك حدّعياً أنّه هو التوحيد الذي عليه العظماء من أهل الكشف و الشهود؛ و أمّا ما عليه العلامة الدواني من أنّ الوجود و الموجود شخص واحد هو الواجب، و أنّ ما سواه ماهيات منسوبة إلى الوجود ليس لها حظ من الوجود أصلا، فهو نوع رابع؛ و كذا ما عليه القائلون بأصالة الماهية في الواجب و الممكن و أنّ الواجب ماهية مجهولة الكنه.

[ص ۵۱، س ۸ / ص ٦٩، س ٣]

قوله: «بالانتساب إلى الوجود الحق»: من غير أن يكون شيء منها موجودا بالمقيقة. فمعنى التوحيد عنده نفي الوجود عما سوى الواجب و حصيره في الواجب.

[ص ٥١، س ١٢ / ص ٦٩، س ٧]

قوله: «ولوكان هذا وحدة الوجود»: أي ولو كان نفي الوجود عما سوى الواجب، و القول بكون الوجود فيما سواه أمرا اعتباريا وحدة الوجود، كما هو رأي المتكلمين و الحكماء المعتقدين بأصالة الماهية أيضاً.

[ص ۵۱، س ۱۶ / ص ۲۹، س ۱۰]

قوله: «إلا بتسمية هذا الأمر الاعتباري ...»: على ما اعتقده العلامة الدواني؛ فإنّ المتكلمين و القائلين بأصالة الماهية معتقدون بأنّ الوجود فيما سوى الواجب أمر اعتباري، و أنّ الواجب وجود قائم بذاته؛ فهُمْ و العلّامة متفقون في هذا الأصل، و الاختلاف بينه و بينهم إنّما هو في تسمية هذا الأمر الاعتباري بـ«الانتساب إلى الجاعل» عنده. و الصاصل أنّه لو كان وحدة الوجود و التوحيد الخاص عبارة عن نفي الوجود عما سوى الواجب و جعله أمرا اعتباريا، لكان القائلون باعتبارية الوجود، و كونه أمرا انتزاعيا صرفا، و كون الواقع في الخارج هي الماهية، موحّدين هذا التوحيد؛ و لا فرق بينه و بينهم إلّا في تسمية هذا الأمر الاعتباري بـ«الانتساب إلى الجاعل».

قال المصنف ـ قدس سره ـ في مقام الاعتراص على العلامة في أواشل الأمور العامة من كتاب الأسغاد: «الشالث: إنّ وجودات الأشياء على هذه الطريقة أيضاً متكثرة كالموجودات؛ إلّا أنّ الموجودات أمور حقيقية و الوجودات بعضها حقيقي كوجود الواجب و بعضها انتزاعي كوجود الممكنات؛ فلا فرق بين هذا المذهب و المذهب المشهور الذي عليه الجمهور من المتأخرين القائلين بأنّ وجودات الممكنات انتزاعي و وجود الواجب عيني؛ لأنّه بذاته مصداق حمل الموجود بخلاف الممكنات، إلّا أنّ الأمر الانتزاعي المسمى بدوجود الممكنات» يعبّر عنه في هذه الطريقة بدالانتساب» أو «الربط» أو غير ذلك؛ فالقول بأنّ الوجود على هذه الطريقة واحد شخصي، و الموجود كلي متعدد دون الطريقة الأخرى، لا وجودها معنى عقلي و مفهوم كلي شامل لجميع الموجودات سواء كان ما و وجود نفس الذات أو شيئا آخر ارتباطيا كان أو لا».

[ص ٥١، س ١٥ / ص ٦٩، س ١١]

قوله: «و الأمر فيه سهل»: أي في هذه التسمية.

[ص ٥١، س ١٥ / ص ٦٩، س ١١]

قوله: دعلى أنّ في هذا الإطلاق نظراً ه: أي في إطلاق «الانتساب» على هذا الأمر الانتسابي نظر بما حاصله على ما قرّره الحكيم السبزواري في شرح المتظومة عائمة إن تفاوّت حال الماهية بعد الانتساب إلى الجاعل فما به التفاوت أمر واقعي لا اعتباري هو الوجود، و إن تحاشى الخصيم عن اسمه؛ و إلّا فليس إطلاق الموجودية عليها صحيحا؛ بل كانت باقية على حالها الذاتي هي لا اقتضاء الوجود و العدم؛ و هكذا في كون «وجود زيد» «إله زيد»؛ هذا.

و يمكن أن يقال في توجيه عدم الفرق بين المذهبين بأنّهما متفقان في أنّ الوجود واحد و أنّ هذا الوجود الواحد المتحقق في الواقع هو الواجب؛ و الاختلاف بينهما - مضافا إلى ما قرّره المصنف أيضاً -إنّما هو في أنّ الوجود الواحد واحد شخصي فقط هو الواجب - كما هو رأي العلامة -أو واحد في الذات و الحقيقة سارٍ في جميع الحقائق العينية - كما هو رأي المصنف -أو مفهوم واحد منتزع عن الواجب بذاته و لذاته و عن الماهيات بالانتساب إليه -على ما هو المشهور -و أن يقال في وجه التعبير عن وجود زيد بإله زيد بأنة لأجل أنّ قوام الماهيات و حصولها في العين إنّما هو بسبب الوجود، و الوجود فعل الله، فوجود زيد إله زيد بهذا المعنى.

[ص ٥٢، س ١ / ص ٢٩، س ١٤]

قوله: دلما قرّرت أنّ ما هي العلة بالذات هي بحقيقتها علة،: و العلية مفهوم إضافي. حاصل الجواب أنّ المضاف هو ما كانت الإضافة نفس ذاته و ماهيته، كما أنّ الكمّ ماكانت ماهيته الكمية؛ إذ الإضافة و غيرها من المقولات من أقسام الماهية، و الماهية زائدة على الوجودات؛ و الواجب تعالى ليس له ماهية.

[ص ۵۲، س ٤ / ص ۲۰، س ۱]

قوله: دفالحاكم بوحدته و قيوميته ليس هو العقل أو الوهمه: أي ليس الحكسم بوحدته تعالى و قيوميته بتوسط العقل أو الوهم، حتى يكون الحكم بذلك فرع تصوره و تعقل ما هو طرف للإضافة، و يكون كسائر المفاهيم الإضافية، مع امتناع تصوره و تعقله فضلاً عن تصور معنى آخر معه لكونه صرف الوجود بلا ماهية، بل بضرب من البرهان الوارد على القلب ابتداءً، و ان كان الحاكم غافلاً عن ذلك من أول الأمر؛ بل كلما حصل منه تعالى في الذهن فهو غيره كما قرّره الحكيم السبزواري.

[ص ۵۲، س ۸ / ص ۷۰، س ۵]

قوله: دو إذا علمت ...ه: من تمام الجواب أو هو جواب آخر. حاصله أنّه فرق بين ما كانت الإضافة نفس ذاته و ماهيته أو جزءها (، و ما كانت الإضافة من لوازم وجوده و هويته العينية بحيث كان وجوده الشخصي العيني ملزوماً للإضافة كإضافة الصورة إلى المادة و بالعكس، و إضافة العلة إلى المعلول. و كون الشيء بوجوده الشخصي ملزوماً للإضافة لايوجب كونه واقعاً تحت مقولة المضاف.

و الجواب الأول مختص بالواجب، لأنّه من طريق نفي الماهية عن ذاته؛ و أمّا الجواب الثاني فشامل له تعالى و لسائر الأمور الملزومة للإضافة بحسب وجوداتها العينية، ككون الصورة مقومة للهيولى، و كون الهيولى مستعدة للصورة، و كون العرض مطلقا متعلقاً بالموضوع و سائر الأمثلة المذكورة في الكتاب.

[ص ٥٣، س ٦ / ص ٧١، س ٤]

قوله: ديجب أن يكون من لوازم ذاتهه: فتلك الصور اللازمة لذاته تعالى ليست صوراً ذهنية، بل هي أعيان خارجية؛ إذ ليس له ماهية لها لازم ذهني، كماهية

۱. نسخه اصلی: جزئها.

الأربعة الملزومة للزوجية، بل هو صرف الوجود العيني؛ فـلوازمـه أيـضـاً ذوات عينية.

[ص ٥٣، س ٧ / ص ٧١، س ٥]

قوله: «و إلّا لكان لغيره في ذاته تأثيره: كتأثير الأشياء العينية في نفوسنا حين تعقّلنا إيّاها.

[ص ٥٣، س ٩ / ص ٧١، س ٧]

قوله: «لايمكن أن يكون لوازم ذهنية»: أي ليست تلك اللوازم لوازم ذهنية حتى تكون لازمة لتعقّل الذات لزومَ الزوجية للأربعة و تكون الذات معقولة لنا، لاستحالة تعقل الذات. و إذ ليست له ماهية فليست اللوازم لوازم الماهية بل هي لوازم وجوده فهي لا محالة موجودات عينية.

[ص ۵۳، س ۱۷ / ص ۷۱، س ۱۹]

قوله: دبصفات غير إضافية و لا سلبية ه: أي بصفات حقيقية ، فإنّ الصور العلمية المرتسمة في ذاته تعالى صفات حقيقية و الصفة الحقيقية كمال للذات ؛ فإذا كانت الذات متصفة بتلك الصفات كانت الذات فاعلة و قابلة ، كما صرّح به صاحب المحاكمات في حواشيه على شرح الإشارات و سيأتي نقل كلامه . و أمّا الصفة السلبية فهي سلب الشيء ؛ و أمّا الإضافية فهي معان متأخرة عن الذات و عن طرف الإضافة.

قال المصنف في مبحث الصفة من إله يات كتاب الأسنار عند تعرضه للجواب عن الإشكالات التي أوردها العلامة الطوسي على الشيخ: «و أمّا لزوم المفسدة الثانية من اتصافه تعالى بصفات حقيقية فهو غير لازم؛ و إنّما يلزم لو كانت تلك الصور العقلية مما يكمل به ذاته أو يزيد في وجوده وجوداً ...».

[ص ٥٤، س ١ / ص ٧١، س ١٧]

قوله: «لمعلولاتها الممكنة المتكثرة»: ففيه محذوران: الإمكان و التكثر.

[ص ٥٤، س ١ / ص ٧١، س ١٧]

قوله: «و قول بأنّ معلوله الأول غير مباين لذاته»: قــال المـصنف فـي مـبحث الصفة من الهيات الأسفار عند تعرضه للجواب عن الإشكال الرابع: «و أمّا لزوم المفسدة الرابعة من كون المعلول الأول غير مبائن لذاته، إن أراد بعدم المنابنة الطول و القيام فهو عين مجل النزاع؛ فلايكون حجة على القيائلين مكون علمه تعالى إنَّما هو بالصور القائمة بذاته تعالى مع مغايرتها له؛ وإن أراديه كون صورة المعلول الأول متحدة بالواجب تعالى على أنّ صدور كل معلول عنه تعالى مسبوق بالعلم به، فلو لمتكن صورة المعلول الأول عين الواجب لتقدمت عليها صورة أخرى، و الكلام عائد إليها، و هكذا؛ فيلزم مع خلاف الفرض التسلسل في الصور المرتسمة؛ فجوابه: ...». و قال المحقق اللاهيجي في هذا المقام من كتاب الشوارف: «و قد يجاب أيضاً عن لزوم كون المعلول الأول غير مباين لذاته بأنّه إن أراد بعدم المباينة قيام صورته بذاته تعالى فهو عين محل النزاع؛ و إن أريد به كون صورته عين ذاته بناءً على أنّ صدور كل معلول إذا كان بتوسط صورته السابقة عليه فلو لمتكن صورة المعلول الأول عبين الواجب لزم التسلسل؛ فجوابه: ...». و قبال صباحب المحاكمات في حواشيه على شرح الإشارات: «قوله: «و قول بكون الأول موصوفا بصفات غير إضافية و لا سلبية» قد أجمع الحكماء على أنّه تعالى يمتنع أن يتصف بصفات غير إضافية و لا سلبية و إلَّا لزم أن يكون فاعلاً و قابلاً». ثم قال: «و قول بأنّ المعلول الأول غير مباين لذاته، لأنّ علم الله تعالى لمًا كان هو حصول الصورة فيه و العلم مقدم على الإيجاد، فيعلم العقل الأول أوَّلاً ثم يوجده، فتكون صورة العقل الأول مستندة أوَّلاً إليه تعالى، ثم العقل الأول؛ فالمعلول الأول لايكون معلولاً أوّلاً و هو مقارن لا مبائن» انتهى كلامه.

أقول: قوله: «و هو مقارن» أي المعلول الأول الذي هو صبورة العقل الأول

الذي هو المعلول الأول على المشهور.

و أقول في توضيح نلك: إنّ الصورة معلول كذي الصورة، لأنّها صورة صادرة عن ذاته تعالى مستندة إليه -كما صرّح به صاحب المحاكمات -إلّا أنّها المعلول الأول، و ذو الصورة هو المعلول الثاني؛ و إذا كانت الصورة الحالّة في ذاته معلولاً لذاته كانت متصلة بذاته لا منفصلة مبائنة؛ مع أنّ المعلول يجب أن يكون مبائناً لعلته.

و قال الحكيم السبزواري في تعليقته ناظراً إلى هذا المقام: «و أيضاً لمّا كان بناء الرابع على أنّ الأشياء تحصل بأنفسها في النشأة العلمية، فصورة المعلول الأول القائمة به تعالى هو المعلول الأول، لتوافق العلم و المعلوم، سيما العلم الأزلي الذي هو حق نفس الأمر لكل شيء و ما هي عليه من أيّ شيء؛ فالجواب أنّ المعلول الأول الذي دلّ البرهان على أنّه مباين اذاته ماهيته الموجودة بوجوده الجبروتي الخاص به، لا ماهيته الموجودة بالوجود العلمي السرمدي؛ و بناء الرابع على أنّ الصور المرتسمة أمور سوى ذاته سوائية كسوائية أفعاله، و ليست كذلك؛ لأنّ سوائية المعفة ليست كسوائية الفعل، ألاترى أنّ المصنف -قدس سره -يقول في العقول و هي من الأفعال: أنّها من صقع الربوبية و أنّها باقية ببقاء الله لا بإبقائه، موجودة بوجوده لا بإيجاده؛ فكيف تكون صورها العلمية و إيجادها؟ فإيجاد بوصوره المعلول الأول بتوسط صورة مثل أن يقال إيجاده عن علم به و لا محذور فيه بل هو الحق اللازم بلا شبهة تعتريه.» هذا ما ذكروه في هذا المقام.

و أقول: لا شكّ في أنّ الصور المرتسمة في الذات ـ عـلى رأي الشـيخ و أتباعه ـ هي الصور الصادرة عن نفس الذات القـائمة بـالذات قـبل صـدور الأعيان ذوات الصور عن الذات، و أنّ الذات بنفس الذات علة فاعلية لفيضان تلك الصور، و تلك الصور معلولة للذات؛ و لمّا كان صدورها و فيضانها عن الذات على حسب الترتيب و النظام الموجود في الأعيان ذوات الصور، كانت صورة العقل الأول هو المعلول الأول؛ لأنّ العقل الأول هو الصادر الأول في الأعيان بتوسط صورته المرتسمة في الذات، فكانت صورته المرتسمة في الذات هي المعلول الأول بهذا الاعتبار أو بلحاظ اتحاد العلم و المعلوم؛ و أنّ الأشياء تحصل بأنفسها في النشأة العلمية؛ فكانت صورة العقل الأول هي المعلول الأول بهذا الاعتبار على ما قرّره الحكيم السبزواري - فالحكم على المعلول الأول الذي هو العقل الأول بعدم المباينة للذات، إنّما هو باعتبار اتحاد المعلوم أي ذي الصورة، مع العلم أي الصورة المقارنة للذات.

و الحاصل أنّه إن كان المراد بالمعلول الأول صورته العلمية المرتسمة في ذاته تعالى القائمة بذاته، فالأمر كما نقلنا عن المصنف و المحقق اللاهيجي و صاحب المحاكمات؛ و إن كان المراد به نفس العقل الأول الصادر عن الذات المسمى بالمعلول الأول على المشهور، فذلك باعتبار اتحاد العلم و المعلوم و سريان حكم أحد المتحدين إلى الآخر.

[ص ٥٤، س ٨ / ص ٧٧، س ٧]

قوله: دو هي على ترتيب علّي و معلولي ه: أي ليست كلها مجتمعة معافي مرتبة واحدة، بل هي على ترتيب علي و معلولي سببي و مسببي، كل واحدة منها في مرتبة متأخرة عن ما قبلها؛ نظير الأعداد الناشئة عن الواحد، و نظير ترتيب الموجودات على حسب النظام العلى و المعلولي.

[ص ۵۵، س ۱۲ / ص ۷۲، س ۱۰]

قوله:«هذا المذهب»: أي مذهب الارتسام.

[ص ٥٤، س ١٤ / ص ٧٧، س ١١]

قوله: «موجودات عينية»: لأنّ الجوهر موجود لا في موضوع؛ و ما هذا شأته موجود عيني.

[ص ۵۵، س ۷ / ص ۷۳، س ٦]

قوله: «خامسها أنّ الفاعل»: أي خـــامس النـــوادر المكـمية؛ لا خــامس

الاعتراضات الواردة على مذهب الارتسام؛ و هكذا فيما بعده.

[من ٥٥، س ١٤ / ص ٧٣، س ١٤]

قوله: وو لا يعتذي صنعة خارجة منه: أي لايكون البارئ بحذاء صنعه الخارج منه متأثراً عنه، كتأثر نفوسنا عن الأمور الخارجة. و في لفظ «الصنعة» إيماء إلى استحالة كون البارئ محتذياً لصنعه، متأثراً منفعلاً عن الأمور الخارجة عن ذاته، المصنوعة له؛ إذ ليس للأشياء وجود قبل صنع البارئ بل وجوده بصنعه و إبداعه و إيجاده؛ فكيف يكون متأثرا منفعلا عما ليس له وجود إلا بجاده . و إليه أشار بقوله: «لأنّه لم يكن شيء قبل أن يبدع الأشياء».

[ص ۵٦، س ٤ / ص ٧٣، س ١٧]

قوله: «و ذلك أنّه هو الذي أبدع الروية»: فكيف يستعين بشيء هـ و أبدعه؛ و أيضاً لو كان إبداعه الأشياء بالروية كان إبداع الروية نفسها أيضاً مسبوقا بروية أخرى، و هكذا؛ و كيف يستعين بالروية في إبداع الشيء و هـي فـي نفسها شيء و لمتكن موجودة بعد، بل كان وجودها بـإبداعـه؛ فـثبت أنّه لميكن إبداع الشيء مطلقا بالروية.

[ص ٥٦، س ٦ / ص ٧٤، س ١]

قوله: «أنّه هو الروية»: أي هو تعالى عين العلم و الشعور و الروية؛ و الروية لاتتروّى، لأنّه إمّا تحصيل الحاصل أو خلوّ الذات عما هو ذاتي له؛ لأنّ معنى تروّى الروية خلوّها عنها كفرض خلرّ الإنسان عن الإنسانية.

[ص ۵٦، س ٦ / ص ٧٤، س ١

قوله: دو إلّا يجب أن تكون تلك الروية تتروّى ه: أي إن كانت الروية تتروّى فتلك الروية أيضاً تتروّى و فتلك الروية أيضاً تتروّى و هكذا إلى غير النهاية.

[ص ٥٦، س ٩ / ص ٧٤، س ٤]

قوله: دمن حيث هي هيه: أي من حيث هي ذات العلة.

۱. نسخه اصل: بإيجاد

[ص ٥٦، س ١١ / ص ٧٤، س ٧]

قوله: دقبل هذا العلم: أي قبل العلم بالمعلول الناشئ من قبل العلم بالعلة: إذ حينتُذ نفس العلم بالعلة علم بالمعلول، لا أنّ العلم بالمعلول يحصل بعد العلم بالعلة: مع أنّ المفروض هو أنّ العلم بالمعلول حاصل من العلم بالعلة و معدد.

ثمّ لمّا بيّن معنى العلم بالعلة أوّلاً، أراد بيان أنّ جهته العلية في الصقيقة هي الرجود الكمالي الخاص بالعلة، و أنّه إذا حصل هذا الوجود و تمّ العلية حصل المعلول، و أنّ العلم بالوجود الخاص بالشيء ليس إلّا بالشهود العيني لا بمثاله و صورته، بقوله: «و لا شبهة ا...» ثم قال: «و العلم بالعلة بصورته و مثالها المطابق لها علم مستتبع أيضاً للعلم بمعلولها بصورته و مثاله المطابق له، إلّا أنّ علم ضعيف لايليق بالسبب الأول جل ذكره.

[ص ٥٦، س ٢٠ / ص ٧٤، س ١٥]

قوله: «لاكما زعمه بعضهم»: أي لا كما زعم بعضهم الموافقة بين التفسيرين. هذا على النسخة المذكور فيها لفظ« لا»، و أمّا على النسخة الغير المذكور فيها لفظ «لا» فالمعنى كما زعم بعضهم الموافقة.

[ص ٥٧، س ١ / ص ٧٤، س ١٧]

قوله: وإنّا أثبتنا قدرته بهذا المعنى»: أي بمعنى صحة الفعل و الترك: بمعنى عدم كونه فاعلاً بالطبع أو بالقسر أو بالتسخير أو بالجبر، بل مع الاختيار؛ و هو تفسير «القدرة» بكون الفاعل بحيث إن شاء فعل و إن لميشأ لميفعل، فإنّ دوام المشيئة لاينافى الاختيار. و التفصيل في كتاب الأسفار.

[ص ٥٧، س ٧ / ص ٥٧، س ٦]

قوله: دو إلّا لكان كل كلام كلام الله: لأنّ التكلّم في كل متكلم هو أيضاً بخلق الأصوات و الحروف الحروف بالمقيقة.

۱. نسخه اصلی: شبهته.

[ص ٥٧، س ٩ / ص ٥٧، س ٨]

قوله: «إذ الكل من عنده»: و إن كان بواسطة غيره؛ فليس التقييد بكونه «من عنده» مختصاً بالكلام مميِّزا إيّاه عن سائر الأشياء.

[ص ٥٧، س ٩ / ص ٥٧، س ٨]

قوله: «و لو أريد بلا واسطة»: أي ولو أريد أنّه من عنده تعالى بلا واسطة كان ذلك غير ممكن، و إلّا لم يكن أصواتا و حروفا، أي فإن كان الإعلام من قبل الله بلا واسطة ممكناً، لم يكن أصواتاً و حروفاً بل شيئاً آخر، فإنّه إن كان مع الواسطة فالإشكال باق لا محالة؛ و إن كان بلا واسطة فليست أصواتاً و ألفاظاً و حروفا، إذ نفى الواسطة نفى كل شيء حتى الألفاظ و الحروف.

[ص ۵۷، س ۱۰ / ص ۷۵، س ۹]

قوله: «بل هو عبارة عن إنشاء كلمات تامّاته: و فرق لطيف بين القول بأنّ الكلام عبارة عن خلق الأصوات و الحروف الدالّة على المعاني، و القول بأنّ إنشاء كلمات تامّات أي وجودات من جنس الأصوات و الحروف. هذا إن كان المراد بيان كيفية تكلّمه تعالى مع خلقه، كتكلّمه مع موسى في طور سيناء، فأنّ بإنشاء كلمات و حروف مسموعة بالضرورة بعضها كلمات تامات ناصة على المقصود من غير تجوّز و لا تثنابه و لا تأويل و بعضها متشابهات مأوّلة؛ و أمّا إن كان المراد بيان حقيقة الكلام فيه تعالى على الوجه الكلي، و أنّ عبارة عن الإعراب عما في الضمير أي في الغيب المكنون المصون، فهو كما قرّره الحكيم السبزواري في التعليقة مستشهداً بقوله عليه السلام: «إنّما يقول لما أراد كونه: «كن فيكون» لا بصوت يقرع و لا بنداء يسمع، و إنّما كلامه فعله هنكا وجود في أيّ مرتبة من مراتب الكون كلامه تعالى و فعله للمعرب عمّا في ذاته الجامعة لجميع الذوات و الحقائق.

[ص ۵۸، س ۷ / ص ۷۱، س ۹]

قوله: «من حيث أنت أنت»: أي من حيث إنك ذات شخصية و فرد من الوجود،

لأنّ وجودك مستفاد من وجود الحق متقوم بوجوده و فعلك متقوم بوجودك ما كنت مبدء لفعل؛ بوجودك، ففعلك من هذه الحيثية فعل الله، إذ لولا وجودك ما كنت مبدء لفعل؛ و لكنه فعلك بمباشرتك و قيامه بك.

[ص ۵۸، س ۱۲ / ص ۷۷، س ۱

قوله: دحمل متشابهات الكلام على ظاهر معناه: كـ«اليد» و «العين» و «الوجه» فإنّها على معانيها و مفاهيمها الظاهرة المعروفة في اللغة من غير تفاوت في المعنى و المفهوم بين الحق و الخلق و إنّما التفاوت في المصداق؛ فإنّ اليد و الوجه و العين في الخلق هي الجوارح، و في الحق شيء أجلّ و أرفع و أنسب بوجوده المقدس عن المادة و الحدود و القيود، فلا حاجة إلى التأويل و لا إلى التشبيه. و المشهور بين علماء الأصول أنّ الألفاظ موضوعة للمعاني العامة.

# [الشاهد الرابع] [فى سائر الأمور العامة من تتمة تقاسيم الوجود]

[ص ۵۹، س ۱۲ / ص ۷۸، س ۸]

قوله: «أي تقدم ما يمتنع وجود المعلول بدونه ما لا يجب بوجوده وحده »: كأنّ في هذه العبارة سقط، فإنّ العلة الناقصة ليست هي ما يجب وجود المعلول بوجوده وحده. و العبارة الصحيحة هكذا: أي تقدم ما يمتنع وجود المعلول بدونه و لا يجب بوجوده وحده ـ كما في بعض النسخ المخطوطة ـ و إنّا أضفنا لفظة «لا» قبل قوله: «يجب بوجوده وحده».

[ص ۲۰، س ۱۰ / ص ۷۹، س ۱۵]

قوله: «اتصال أمر متجدد منقضّ»: لا الاتصال و لا اتصال أمر مطلقا؛ و إذا كان كذلك كان التقدم و التأخر ذاتيين له أو لازمين له.

[ص ۲۰، س ۱۶ / ص ۸۰ س ۳]

قوله: دو التقدم و التأخر من باب المضافّ: مع أنَّهما بمفهو ميهما ليسا مَعَيْن.

[ص ٦٠، س ١٦ / ص ٨٠ س ٦]

قوله: «بأنّهما إذا أحضرا في الذهن»: متعلق بقوله: «يعرضنان» و الباء للسببية. ^ [ص ٦٠، س ١٦ / ص ٨٠ س ٦]

قوله: «و لاحظهما بهاتين الصفتين»: أي لاحظ العقل الجزئين بهاتين الصفتين أي بصفة التقدم و التأخر، حكم العقل بأنهما في الخارج كذلك أي متقدم و متأخر فالإضافة و المغيه اللازمة لها إنّما هي في العقل؛ و أمّا في الضارج فالجزء المتقدم متقدم و الجزء المتأخر متأخر.

[ص ۲۱، س۲/ص ۸۰ س ۱۱]

قوله: «هو اتصالها التجدّدي»: فليست معية أجزاء الزمان المتقدمة و المتأخرة إلّااتصالها التجددي أي اتصال أمر متجدد حقيقته التجدد، أي اتصال مقارن للتجدد مقارنة شيء لأمر لازم لذاته؛ فللزمان بهذا النحو من الوجود أي الاتصال التجددي معية بين جزئيه المتقدم و المتأخر؛ إذ معية كل أمر تابعة لنحو وجوده؛ فللوجود الثابت القار المنفصل عن غيره معية مع غيره معية مناسبة لوجودهما و هي الاجتماع، و للوجود السيال الغير القار معية مناسبة لهذا النحو من الوجود؛ فمعية أجزاء الزمان عين تقدم بعضها و تأخر البعض؛ و هذا كما أنّ ثبات الحركة عين وجودها التجددي أي عين أجزاء الزمان معية في الوجود الضارجي أيضا إلّا أنّها معية في عين الانقضاء و التجدد و معية في عين التقدم و التأخر.

[ص ۲۱، س۲ / ص ۸۰، س۱۲]

قوله: دو لايتصور غيره لضعف هذا الوجوده: قال الحكيم السبزواري: «يـعنى أنَّ المعية في كل بحسبه، ففي القارات مـعية المـعين بـنحو الاجـتماع، و فـي السيّالات بنحر التعاقب تحقيقاً لمعنى السيلان؛ فالترتيب الزماني لا يـقدح فيها» و هذا تحقيق متين.

[٦١، س ٤ / ص ٨٠، س ٦٤]

قوله: «كذلك يوجب كون المتضايفين بحسب نفس الأمر مَعَيْن في الوجود»: إذ لا تخصيص في القاعدة العقلية؛ فليس التخصيص بالمعية الذهنية وافياً بحل الشيمة.

## [ص ۲۱، س ۸ / ص ۸۱، س ۳]

قوله: «التقدم بالحق و الآخر التقدم بالحقيقة»: «التقدم بالحق» تقدم الواجب على الممكن و تقدم كل موجود واقع في مرتبة على الموجود الواقع في مرتبة أخرى، كتقدم العقل على النفس و النفس على الجسم؛ و «التقدم بالحقيقة» تقدم الوجود على الماهية، و تمام التحقيق في هذا المقام يطلب من كتاب الأسفاد.

### [ص ٦١، س ١٠ / ص ٨١، س٦]

قوله: «باعتبار تجليه في أسمائه»: هذا ما أشار إليه بقرله في الأسفار: «فإنّ للحق تعالى عندهم مقامات في الإلهية» كما أنّ قوله: «و تنزّله في مراتب شسئونه التي هي أنحاء الوجودات» هو ما أشار إليه بقوله في الأسفار: «كما أنّ له شئوناً ذاتية لا تنظم بها أحديته الخاصة».

#### [ص ۲۱، س ۱۱ / ص ۸۱، س ۷]

قوله: «بذاته لا بشيء آخر»: لا كتقدم الحادث على الحادث الآخر بالزمان، و لا كتقدم بعض أجزاء الزمان على بعضه الآخر باعتبار انقسامه إلى أجزاء، إذ ليس للوجود أجزاء بوجه من الوجوه.

قال المصنف في مبحث التقدم و التأخر من كتاب الأسفار بعد ذكر أقسام التقدم و التأخر المشهورة: «و هاهنا قسمان آخران سنذكر هما» ثم قال: «و أمّا التقدمان اللذان أشرنا إليهما فأحدهما «التقدم بالحقيقة» كتقدم الوجود

على الماهية الموجودة به، فإنّ الوجود هو الأصل عندنا في الموجودية و التحقق، و الماهية موجودة به بالعرض». ثم قال: «و ثانيهما هو «التقدم بالحق» و التأخر به و هذا ضرب غامض من أقسام التقدم و التأخر لايعرفه إلّا العارفون الراسخون؛ فإنّ للحق عندهم مقامات في الإلهية، كما أنّ له شئوناً ذاتية لاتنظم بها أحديته الخاصة.

و بالجملة وجود كل علة موجبة مقتدم على وجود معلولها الذاتي هذا النحو من التقدم؛ إذ الحكماء عرّفوا العلة الفاعلة بما يؤثّر في شيء مخاير للفاعل؛ فتقدم ذات الفاعل على ذات المعلول تقدم بالعلية. و أمّا تقدم الوجود على الوجود فهو تقدم آخر غير ما بالعلية؛ إذ ليس بينهما تأثير و لا تأثر و لا فاعلية و لا مفعولية، بل حكمهما حكم شيء واحد له شئون و أطوار و له تطور من طور إلى طور. و ملاك التقدم في هذا القسم هو الشأن الإلهي.

[ص ۲۱، س ۱۱ / ص ۸۱، س ۸]

قوله: «إِلّا بحق لازم»: هو وجود هذا الشيء المتقدم أو المتأخر في مقامه اللائق به.

[ص ۲۱، س ۱۶ / ص ۸۱، س ۱۰]

قوله: «فتقدم الشيئية على الشيئية»: أي تقدم شيئية الجاعل على شيئية المجعول. و قوله: «من جهة اتصالهما بالوجود» إشارة إلى أنّ تقدم الشيئية على الشيئية ليس بنفس الشيء بما هو شيء، إذ لا تشكيك في الماهية، بل من جهة اتصافهما بالوحود فإنّه ملاك التقدم في الحقيقة.

[ص ٦٢، س ٣ / ص ٨٢ س ٣]

قوله: «و فيها شوب كثرة»: لأنّ كل أمرين متحدين بأيّ نحو من الأنحاء ففيهما شوب كثرة و هي كثرة الإثنينية، إذ المفروض أنّهما أمران.

[ص ۲۲، س ۳ / ص ۸۲، س ٤]

قوله: «كما في مقابلها شوب وحدة»: و ذلك لأنّ في كل كثرة كائنة بين شيئين،

سواء كانا متغايرين أو متخالفين أو متناقضين أو متضادين أو متقابلين بأيّ نحو من التقابل نوعا من الوحدة، و لا أقل في الوجود أو في مفهوم الشيئية؛ و لاسيما أنّ الوجود في كل شيء حقيقة واحدة.

[ص ٦٢، س ٨ / ص ٨٢، س ٩]

قوله: «إنّ جهة الوحدة فيها»: أي في الأمور المتعددة المشتركة في أمر واحد هو جهة وحدتها.

[ص ٦٢، س ٩ / ص ٨٢، س ٩]

قوله: «إلى ما يكون له وحدة حقيقية شخصية»: قال الحكيم السبزواري في شرح قوله: «و ظاهر أنَّ جهة الوحدة فيها ترجع إلى ما يكون له وحدة حقيقية شخصية»: أي ترجع إلى القسم الأول في كون الوحدة وصفاً لنفس الواحد لا لمتعلقه؛ فجهة الوحدة واحد حقيقي. و ليس المراد أنَّ جهة الوحدة في الواحد الغير المقيقي واحد شخصي دائما، لمكان الوحدة النوعية و الجنسية أو غيرهما بل لايمكن أن يكون جهة الوحدة شخصية في أقسام الاتحاد إلا في الهوهوية» ـانتهى كلامه الشريف.

و قوله: «إلّا في الهوهوية» أي في حمل الشيء على موضوعه، فإنّه حاك عن الاتحاد في الوجود وهو الوجود الواحد الشخصي المتصف بوصف الموضوع ووصف المحمول.

ثمّ قال: «و أمّا قوله: «لها مراتب في القوة و الضعف، و أقرى الأشياء ...» مع أنّ أحكام الواحد الحقيقي و يذكره هناك فباعتبار أنّ تحصل هذه المراتب للواحد الغير الحقيقي أيضاً بالعرض و بتبعية جهة الوحدة؛ فليس من التكرار في شيء» انتهى كلامه.

أقول في توضيح المقام على ما خطر ببالي: إنّ من المعلوم أنّ جهة الوحدة في الواحد الغير المقيقي المذكور بأقسامه في الكتاب ترجع إلى ما تكون له وحدة حقيقية، وأنّ للوحدة الحقيقية مراتب في القوة و الضعف، و

أقرى الأشياء في الاتصاف بالوحدة الحقيقية هو ما لا كنثرة فيه أمسلا لا الخارجية و لا الذهنية الفعلية أو التحليلة كالواجب تعالى. شمّ الأولى بهذه الوحدة الوجود المنبسط، ثم العقل على مراتبه، ثم النفس على مراتبها؛ و أنّ من جملة أقسام الواحد الحقيقي الذي هو أنزل مراتبه هو الواحد النوعي و الواحد الجنسي و الواحد الشخصي العددي؛ فقوله: «و لها مراتب في القوة و الضعف» متعلق بالوحدة الحقيقية؛ و على هذا يكون حرف الواو في قوله: «و قد يكون ...» زائداً من قلم الناسخ في هذه النسخة الموجودة عندي. و يكون قوله: «و غيره» مبتدأ و ما بعده خبره، و الضمير في قوله: «و غيره» عائد إلى الموصول في قوله: «هو ما لا كثرة فيه أصلا» أو إلى قوله: «و أقوى الأشياء»؛ و المعنى: و ما سوى أقوى الأشياء في الاتصاف بالوحدة الحقيقية قد يكون واحداً جنسياً، و قد يكون واحداً نوعياً، و قد يكون واحداً عددياً شخصياً. و أقول: و من الممكن أن يكون قوله: «و غيره» معطوفا على قوله: «كثرة» و المعنى: لا كثرة فيها أصلا و لا شيء غيره فيه و معه؛ و أنّ قوله: «و قد يكون ...» بيان لسائر أقسام الواحد الحقيقي، و أنَّها إمّا الواحد الجنسي أو الواحدالنوعي أو الواحدالعددي الشخصي. ثمّ إنّ توصيف الواحد النوعي و

الجنسي بالحقيقي معلوم؛ و أمّا توصيفهما بالشخصي فلعلّه باعتبار الوجود المثالي العقلي، إذ ليس للكلي الطبيعي وجود إلّا بوجود أفراده، فليس هو بنفسه جهة الوحدة الشخصية؛ فجهة الوحدة الشخصية هي المثال العقلي الموجود في عالم المفارقات بالوجود الواحد الشخصي. ثمّ إنّي سمعت عن بعض المعاصرين أنّه قال في توجيه قول المصنف: «يرجع إلى ما تكون له وحدة حقيقية شخصية» أي إلى الفرد الأكمل من أقسام الأمور الموصوفة بالوحدة الصقيقية و هو الوجود، و أنّه ملاك

اهسام الامور الموصوفة بالوحدة الصفيفية و هنو الوجود، و انت صلاك الوحدة الحقيقية في الأشياء كلها و إن كان للوجود الموصوف بهذه الوحدة مراتب في القوة و الضعف؛ فإنّ الوجود الحقيقي الواجب بالذات أولى بها، ثم الوجود المنبسط، ثم العقل على مراتبه، ثم النفس، ثم الأجرام العلوية و السغلية على مراتبها؛ و أنّ قوله: «إلّا أنّ لها مراتب في القوة و الضعف» ناظر إلى اختلاف مراتب الوحدة الحقيقية في الوجود؛ و أنّ جهة الوجدة الحقيقية موجودة أيضاً في الواحد النوعي و الواحد الجنسي و الواحد العددي الشخصى أيضاً، إلّا أنّ وحدتها ليست في درجة وحدة الوجود.

و قال أيضاً معترضا على كلام الحكيم السبزواري: «إنّ ظاهر عبارة المصنف في قوله: «و ظاهر أنّ جهة الوحدة فيها يرجع إلى ما تكون له وحدة حقيقية شخصية» الإطلاق؛ و ليت شعري ما الدليل على تخصيص الوحدة المقيقية الشخصية ببعض أفراد الواحد الحقيقي؛ و أنّ مراد المصنف بعض الأفراد، و ليس لذلك قرينة؛ و أيضاً ليس في هذا الفصل من قبل ذلك كلام و لا إشارة إلى أنّ للواحد الحقيقي مراتب في القوه و الضعف حتى يكون ذكره هناك تكراراً، فيحتاج إلى تفسير المقصود بأنّ للواحد الغير الحقيقي أيضاً مراتب في القوة و الضعف بتبعية الواحد الحقيقي.

و قال في تفسير قوله: «إنّ لها مراتب في القرة و الضعف» أي للوحدة الحقيقية التي هي جهة الوحدة \ للواحد الغير الحقيقي، مراتب في القرة و الضعف، فإنّ الواحد بالوحدة الحقة الحقيقية التي هي شأن حقيقة الوجود أقرى من الواحد الشخصي أقوى من الواحد الشخصي أقوى من الواحد النوعي، و هو أقوى من الواحد الجنسي؛ و في تفسير قوله: «و غيره» أي و غير الواحد الذي هو ما لا كثرة فيه أصلا الذي هو أقوى الأشياء في الوحدة.

[ص ٦٢، س ١٥ / ص ٨٢، س ١٧]

قوله: «و لغيره عشرة»: فإنّ العشرة من حيث هي عشرة واحد من الأعداد و هي لغيرها ـ و هو الآحاد أو المعدود أو سائر مراتب الأعداد ـ عشرة.

[ص ۲۲، س ۱۲ / ص ۸۲ س ۱۸]

قوله: «و حيثما ارتقى العدد إلى أكثره: أي عدد الأجزاء و القيود و الحدود؛ هذا في الواحد المركب من الأجزاء أو عدد الآحاد و هذا في الأعداد.

[ص ٦٣، س ٧ / ص ٨٣، س ١٦]

قوله: «فالقضيتان المختلفتان بالإيجاب و السلب»: هذا هو الفرد الجلي من تقابل السلب و الإيجاب و إلّا فالفرس و اللافرس أيضاً متقابلان تقابل السلب و الإيجاب؛ فذكره بالخصوص تمهيد لرفع الإشكال المذكور بقوله: «و أمّا قولهم ...».

[ص ٦٣، س ٨ / ص ٨٤، س ١]

قوله: «بل يصدق عليها سلب سلبها»: أي ليس رفعاً للسالبة لأنّ الرفع مبدلً بحرف السلب، بل هي إيجاب فقط؛ غاية الأمر أنّه يصدق عليها أنّها سلب سلبها صدق اللازم على الملزوم، كما أنّ الإمكان العام نقيض الامتناع مع أنّ نقيض الامتناع هو اللا امتناع.

[ص ٦٤، س ٩ / ص ٨٤، س ١]

قوله: «لأنّ التناقض من النسب المتكررة»: فكما أنّ للسالبة نسبة إلى الموجبة بأنّها مقابلة مناقضة لها، فكذلك للموجبة نسـبة إلى السـالبة بأنّـها مـقابلة مناقضة لها.

[ص ٦٣، س ١٠ / ص ٨٤، س ٢]

قوله: «و المرفوع به»: أي الشيء المرفوع بالرفع؛ فـالسالبة رفـم للـموجبة و الموجبة مرفوع بالرفع؛ فإذا كان المراد بالرفع القدر المشترك بـين المـبني للفاعل كما في السالبة، و المبني للمفعول كما في الموجبة كان شاملاً لهما.

[ص ٦٣، س ١٢ / ص ٨٤، س ٤]

قوله: «لا المحمول عليه»: أي لا الشيء الموصوف بالإضافة الذي يحمل عليه أنّه مضاف كالأب و الابن مثلا و هو «المسضاف المشهور»، و لا المركب منهما و هو «المضاف المشهوري» فإنّ «المضاف الحقيقي» نفس الإضافة؛ كما أنّ المتصل الحقيقي نفس الاتصال، و الواحد الحقيقي نفس الوحدة أو ما كانت الوحدة عين ذاته، و الموجود الحقيقي نفس الوجود.

[ص ٦٣، س ١٧ / ص ٨٤، س ٩]

قوله: دبين صور العناصره: فإنّ صور العناصر جواهر؛ فإذا بدّل الموضوع بالمحل كان بينها أيضاً تضاد، لأنّ الحلول في المحل غير مناف للجوهرية، هذا؛ كما أنّ تفسير المتضادين بأمرين وجوديين غير مجتمعين في موضوع واحد من غير اشتراط غابة الخلاف كان شاملا للمتخالفين أيضاً.

[ص ۲۳، س ۱۹ / ص ۸۶، س ۱۱]

قوله: دعلى ما من شأنه أن يكون»: فالمرودة في المرأة ليست عدم الملكة، إذ ليس من شأنها الالتماء بحسب الصنف و إن كان بحسب النوع.

[ص ۲۴، س ۲۰ / ص ۸۶، س ۱۲]

قوله: «مع بطلان الاستعداد»: أي بطلان استعداد الشيء لقدرته على مــا مــن شأنه ذلك، كبطلان استعداد الإبصار بالعمى أو بالنقص في عضو الباصرة.

[ ۲۲، س ۲۱ / ص ۸۶، س ۱۳]

قوله: «في الوقت الذي من شأنه أن يكون فيه»: فالمرودة في الصبي و العمى في الجرو ليسا عدم الملكة، إذ ليس من شأن الصبي الالتحاء في هذا السن، و لا من شأن الجرو الإيصار قبل فتح البصر.

[ص ٦٤، س ١ / ص ٨٤، س ١٥]

قوله: «و العدم الحقيقي ...»: بيان لما هو مختاره في العدم و الملكة الحقيقيين. [ص ١٤: س ٢ / ص ٨٤: س ١٦]

قوله: «فالعمى»: أي فالعمى في العقرب الممكن في جنسه الذي هـ و بـعض مقوماته، و في الجرو لإمكان وجود الإبصار فيه باعتبار شخصه أو نوعه أو جنسه و إن كان قبل وقته.

[ص ٦٤، س ٤ / ص ٨٤، س ١٨]

قوله: دو ليس هذا عدما بحتا لاشتراط الإمكان فيه: أي ليس عدم الملكة و هو سلب الشيء عدما بحتا، لأنّه عدم شيء عما فيه إمكان وجوده؛ فلهذا الشيء وجود لا محالة، لاشتراط الإمكان أي إمكان الأمر المسلوب منه فيه؛ و الإمكان ـ و خمسوصا الاستعدادي ـ صفة للشيء الموجود، فلايصدق على الشيء المعدوم.

[ص ٦٤، س ٧ / ص ٨٥، س ٢]

قوله: «لست أقول لإنيته»: فإنّ الإنية متقرمة بالوجود، و الوحدة عين الوجود. فقوله: «لأنّ الوحدة عندنا غير زائدة على الوجود» تعليل لقوله: «لست أقول لإنيته». و قوله: «فهي من عوارض الماهيات» تفريع لقوله: «اعلم أنّ الوحدة كالوجود غير مقومة لماهية شيء». ثم عروضها للماهية في الذهن كالوجود غير مقومة لماهية «لكن يجب عليك ...».

[ص ٦٤، س ١٥ / ص ٨٥، س ١١]

قوله: «نعم تعرض لذلك الكثير وحدة و خصوصية»: كــــوحدة العشــرة و خصوصية»: كـــودة العشــرة و خصوصيتها؛ فإنّ العشرة من حيث إنّها عشرة مؤلفة من آحاد ــلا أقل و لا أكثر ــواحد من الأعداد له وحدة و خصوصية و أحكام خاصة به. و تلك الوحدة وحدة جامعة لآحاد العشرة. و هذا استدراك لقوله: «و لا شيء مُن الكثير من حيث هو كثير بواحد».

[ص ٦٤، س ١٥ / ص ٨٥، س ١٦]

قوله: «لا أنّه تعرض الكثرة لما عرضت له الوحدة »: أقول في توجيه هذه العبارة: أي لا أنّه تعرض الكثرة لما عرضت له الوحدة حتى يكون موضوع الكثرة و الوحدة شيئاً واحداً، و يكون الكثير مع كونه كثيرا و بما هو كثيرٌ واحدا، هذا؛ و لكن الأظهر كما قال الحكيم السبزواري في التعليقة أن يقال: لا أنّه تعرض الوحدة لما عرضت له الكثرة؛ و المعنى: أنّ الوحدة تعرض للكثير على الوجه الذي قرّرناه، لا أنّها تعرض لما عرضت له الكثرة أي لموضوع الكثرة؛ فإنّه من المستحيل عروض الوحدة و الكثرة لموضوع واحد من جهة واحدة؛ فالوحدة تعرض للكثير بما هو كثير أي بما هو مجتمع من آحاد له حكم خاص و خصوصية متعلقة به، لا لذات معروضة للكثرة.

[ص ٦٥، س ٣ / ص ٨٥، س ٢١]

قوله: دوحدة تقابل كثرته: بل وحدة تجامعها.

[ص ٦٥، س ٦ / ص ٨٦، س ٣]

قوله: وفوحدة الكثرة لاتقابل تلك الكثرة ه: تفريع للمنفي؛ يعني ليس المراد كذلك، فإنّه إن كان كذلك فوحدة الكثرة لاتقابل تلك الكثرة، لعدم اتسعاد الموضوع، بخلاف وحدة موضوع الكثرة فإنّها تقابل تلك الكثرة، لاتسعاد الموضوع.

قال الحكيم السبزواري في التعليقة: «قوله: «لست أقول» ناظر إلى قول الشيخ: «نعم تعرض لذلك الكثير وحدة».

[ص ٦٥، س ١٠ / ص ٨٦، س ٨]

قوله: دو الكثير المقابل له غير موجوده: أي و الكثير المقابل لهذا الموجود الموصوف بالوحدة غير موجود؛ فالكثير المقابل لهذه الوحدة بحيث يعارضها غير موجود؛ إذ ليس الكثير المقابل للواحد الخالي عن جميع أنحاء الوحدة موجوداً. والوحدة موجوداً. والحاصل أنّ الكثير بما هو كثير كما أنّه موجود كذلك له وحدة ما مجامعة لهذه الكثرة؛ و موضوع الواحد و الكثير كليهما واحد؛ لكن الكثرة عرضت له من وجه، و الوحدة عرضت له

و قال الحكيم السبزواري في شرح قوله: «بل أقول إنّ الوحدة كالوجود ...»: فالجواب بطريقين متخالفين: أحدهما أنّا نختار أنّ الكثير بما هو كثير كما أنّه ليس بواحد ليس بموجود، لأنّ الكثرة المقابلة للوحدة المطلقة ليسب موجودة. هذا إذا أردنا الكثرة المقابلة الخالية عن جميع أنحاء الوحدة؛ و إن لاحظنا أنّ للوحدة أنحاء بعضها الكثير بالفعل الذي كالكم المنفصل، و أنّ نفس هذه الكثرة وحدة ما، نجيب بأنّ الكثير بما هو كثير واحد وحدة ما؛ و كما أنّه واحد كذلك أنّه موجود، لكن وحدته الوحدات، فوجوده الوجودات.

[ص ٦٦، س ١٥ / ص ٨٧ س ١٥]

قوله: «إذا فتَّشت حاله»: هذا متعلق بقوله: «و من اللطائف» أي و من اللطائف أنّ العدد إذا فتّشت حاله و حال مراتبه. و هذا شرط و جوابه قوله: «لمتجد فيها غير الوحدة» و لطافة هذا المطلب حكاية العدد عن حال الوجود و مناسبته مع الموجودات، و أنّ الموجودات مع مناينتها لنفس حقيقة الوجود لما فيها من القيود و الحدود و ملابستها للأوصياف الإمكانية إذا لوحظ حالها و حال مراتبها لم تجد فيها غير الوجود؛ إذ لولا الوجود لم يكن موجود، كما أنَّه لولا الوحدة لم يكن عدد؛ و أنك تثبت في كل مرتبة من مراتب الأعداد آحاداً معينة و تنفى تلك الآحاد بأعيانها في مرتبة أخرى، فإنّ الثلاثة عدد و الأربعة عدد آخر و تثبت في الأربعة آحادا و تنفيها في الثلاثة، حيث تـقول ليست الثلاثة أربعة؛ فالمنفى من الأربعة بما هي أربعة آحـاد هـي بـعينها ` موجودة في الثلاثة كما أنّ المنفى من الثلاثة بما هي ثلاثة آحاد هي بعينها موجودة في الأربعة إلَّا واحدة منها. هذا ما فهمناه من هذه العبارة؛ و أسًّا المذكور فيما بعد هذا بقوله: «فلاتزال تثبت عين ما تنفى و تنفى عين ما تثبت» فهو أيضناً بيان آخر لهذه اللطيفة بوجه آخر و بطريق آخر. و سيجيء ىيانە.

[ص ٦٧، س ١ / ص ٨٨، س ١]

قوله: «فنقول الواحد»: استيناف للكلام في الواحد و العدد و مناسبتهما مع

١. نسخه اصل: بينها (كه ظاهراً غلط تايهي است).

الوجود و العدد ليس بالواحد؛ مع أنّ العدد عين الواحد الذي تكرر، و ليس بعدد و العدد ليس بالواحد؛ مع أنّ العدد عين الواحد الذي تكرر، و الواحد عين العدد الذي حصل بتكرره؛ كما أنّ الوجود ليس بشيء من الموجودات، و الموجودات ليست بالوجود؛ مع أنّ الوجود عين الموجودات التي حصلت بظهور الوجود في مظاهره و تطوره في أطواره؛ و الموجودات عين الوجود الذي تجلى في مجاليه؛ هذا؛ مع أنّ الوجود مباين للموجودات بغنائه و كماله و تماميته و تجرده عن الحدود و القيود، و تنزهه عن ملابسة المخلوقات و مشابهة المصنوعات و الموجودات مباينة للوجود بفقرها و نقصانها و تعلقها بالحدود و تغشيها بالقيود. و إلى هذه اللطيفة أشار إمام الموحدين بقوله: «داخل في الأشياء لا كدخول الشيء في الشيء؛ خارج عن الأشياء لا كخروج الشيء عن الشيء؛ دارج عن الأشياء لا بالممازجة و خارج عن الأشياء لا بالممازجة و خارج

و هذه مداخلة المقوّم للمتقوّم، و مقارنته له في عين المغايرة، فإنّ الواحد مقوم للأعداد و الأعداد متقوم بالآحاد.

[ص ۲۷، س ٤ / ص ۸۸، س ٥]

قوله: «لا توجد في غيرها»: مع أنّ غيرها أيضاً هو مجموع الآصاد. فهذا المجموع بما له خصوصية و حكم خاص به، غير ذلك المجموع بما له خصوصية و حكم خاص به؛ فكل مجموع غير الآحاد لما له خصوصية و حكم ليسا في الآحاد.

[ص ۲۷، س ۲ / ص ۸۸، س ۷]

قوله: وفلا تزال تثبت عين ما تنفي و تنفي عين ما تثبت،: فإنك تـقول لكل مجموع إنّه مجموع الآهاد إلّا أنّه لما كان لكل مجموع خصوصية ليست في غيره، فلا محالة تقول أنّه ليس مجموع الآهاد؛ فالمثبت في كل مرتبة أنّه مجموع الآهاد والمنفى عنه أنّه ليس مجموع الآهاد ، لأنّه مجموع الآهاد و

شيء آخر؛ فكل مرتبة مجموع هو غير المجموع في مـرتبة أخـرى؛ فـصـح القول بأنك تثبت في كل مرتبة مجموعاً و تنفيه عن مرتبة أخرى. و هذا ما أشار إليه بقوله قبلا: «و إنك لاتزال تثبت في كل مرتبة عين ما تنفيه في مرتبة أخـرى».

[ص ۲۷، س ۱۵ / ص ۸۸، س ۱۲]

قوله: ﴿ وَ أَيضاً لا تَعاقب لِهما على موضوع واحد ؛ لرجهين:

الأول أنّ الفصل مقوم للنوع محصل للجنس؛ وليس للنوع قوام بدون الفصل، وليس للجنس بقاء يتعاقب عليه الفصل، وليس للجنس بقاء يتعاقب عليه فصلان، فإنّ تعاقب أمرين على موضوع واحد مشروط بإمكان بقاء الموضوع في نفسه و استقلاله في الوجود، كتعاقب السواد و البياض على الجسم المستقل بنفسه المستغنى عن عروضهما.

و الثاني لما هو التحقيق من أنّ لكل نوع حصة معينة من الجنس زائـلة بزوال الفصل. فليس موضوع الفصلين المتعاقبين شيئاً واحداً.

[من ۲۷، س ۱۲ / ص ۸۸، س ۱۷]

قوله: «ولعدم استقلالهما في الوجود»: هكذا في النسخة المرجودة عندنا و في التعليقة عند نقل عبارة المصنف: و الظاهر أنّه تعليل لقوله و «أيضاً لا تعاقب لهما». و وجه ثالث لعدم التعاقب و الحلول؛ فالأولى حذف الواو. و المقصود أنّ التعاقب و الحلول مشروطان باستقلال الشيء في الجعل و الوجود، إذ هما من أحكام الماهية التامة النوعية؛ و الفصل بعض الماهية النوعية لاتمامها.

[ص ۲۷، س ۱۸ / ص ۸۹، س ۱]

قوله: «و التضاد من الأحكام الخارجية»: فالتضاد للفصول هو بعينه \ التـضاد في النوع؛ فوقوع الفصلين تحت جنس قريب هو بعينه وقوع النوعين تحت

١. نسخه اصل: بينه. (ظاهراً غلط تاييي است).

جنس قريب؛ و هكذا تعاقبهما و حلولهما هو تعاقب النوعين و حلولهما.

[ص ۲۷، س ۱۹ / ص ۸۹ س ۳]

قوله: وفيكون الموصوف بها الأنواع المحصلة»: تفريع لقوله: «فالصنفات العينية للفصول هي بعينها صفات الأنواع».

[ص ۲۸، س ۱ / ص ۸۹، س ٤]

قوله: وفيكون كل منهما متصفاً بصفات الآخره: أي فيكون كل من النوع و الفصل متصفاً بصفات الآخر؛ و ذلك لاتحادهما في الوجود، الموجب لسراية حكم كل منهما إلى الآخر اتصافاً بالذات لا بالعرض.

[ص ۲۸، س ۲ / ص ۸۹، س ۵]

قوله: «اللَّهم إلَّا بغير الصفات العينية»: أي اللَّهم إلَّا في الاتـصـاف بـالصـفات الاعتبارية، فإنّه بالعرض لا بالذات.

[ص ۲۸، س ۱۰ / ص ۸۹، س ۱۱]

قوله: «و لايلزم توارد العلل المستقلة»: أي لا بلزم من قولنا: «و يمتنع ذلك الوجود بعدمه أو عدم شيء منه» توارد العلل المستقلة على معلول شخصي؛ أو المعنى: لايلزم ذلك فيما إذا كانت العلة التامة مركبة من أجزاء، و كان انعدام كل جزء علة لانعدام المعلول؛ إذ العلة في هذا الفرض هو أمر واحد هو عبارة عن عدم العلة التامة بما هي علة تامة. و هذا العدم إمّا عدم العلة التامة بعدم جميع الأجزاء أو عدم بعضها؛ فيصدق في كل حال أنّ عدم المعلول بعدم العلة التامة بما هي علة تامة.

[من ٦٨، س ١٣ / ص ٨٩، س ١٤]

قوله: دو قد يقال العلة: كان الأول تعريفاً للعلة التامة فقط؛ و هذا الثاني تعريف جامع للعلة التامة و العلة الناقصة.

[ص ٦٨، س ١٤ / ص ٨٩، س ١٥]

قوله: «و هي بهذا المعنى أربع»: فإنَّ العلة بالمعنى الأول فيما كانت العلة مركبة

مجموع الأمور أربعة لامنقسمة.

[ص ۲۸، س ۲۰ / ص ۹۰، س ۵]

قوله: «يرجع أخيرا إلى نفوسهم»: كالفض أو الكبر أو الاستيلاء أو طلب الشهرة و الجاه، أو سكون النفس بحصول مبتغاها و لو كان إيصال النفع إلى الغير.

[ص ۲۹، س ۹ / ص ۹۰، س ۱۵]

قوله: «فالصورة مبدء فاعلى لشيء»: أي للمادة، لأنَّها منا ب قوام المنادة و حصولها بالفعل.

[ص ۲۹، س ۹ / ص ۹۰، س ۱٦]

قوله: «و مبدء صوري لشيء»: أي للمركب.

[ص ۲۹، س ۱۶ / ص ۹۱، س ۱

قوله: « كالعقل الفعال»: أي كعلية العقل الفعال للهيولي.

[ص ۲۹، س ۱۶ / ص ۹۱، س ۱

قوله: دو الاحتقان مع الامتلاءه: أي كعلية الاحتقان مع الامتلاء للحمى.

[ص ۷۰، س ۱۲ / ص ۹۲، س ۲]

قوله: «و له أيضاً وجود خاص يتقيد به في الذهن»: هسر داخل في المسنفي؛ و المعنى: و ليس الوجود المنبسط وجوداً انتزاعياً اعتبارياً هو المسمى «بالوجود الإثباتي»؛ فإنّ الوجود الإثباتي هو المفهوم العام الذهني البديهي و هو «الوجود الرابط» في القضايا؛ و هو الحكم و التصديق بثبوت شيء لشيء، و موطنه الذهن و ليس له في الخارج مصداق؛ إنّما الأمر الخارجي هو الثبوت أي ثبوت المحمول للموضوع. و لهذا الوجود العام المهفومي أيضاً وجود خاص يتقيد به في الذهن هو الوجود الخاص المهفومي. هذا إذا جعلنا الضمير في قوله: «و له أيضاً وجود خاص» عائدا إلى الوجود الانتزاعي الإثباتي؛ و أما إذا جعلنا الضمير عائداً إلى الوجود الانتزاعي

المعنى: و ليس الوجود المنبسط كسائر المفهومات الكلية التي لها ماهية كلية و وجود خاص عارض له في الذهن؛ فليس الوجود المنبسط كسائر المفهومات الكلية كمفهوم الإنسان و الحجر الذي له ماهية كلية و وجود خاص عارض له في الذهن، و وجود خاص متحد به في العين؛ بل هو الأمر العيني الواقعي. وليس عمومه عموم الكلي بل الإرسال و الإطلاق و الشمول و السريان. و ليس خصوصه على سبيل خصوص الأشخاص المندرجة تحت الطبيعة النوعية، أي الخصوصية المكتسبة من المادة و الأعراض اللاحقة؛ بل تعبّنه و خصوصيته بنفس ذاته الممتازة عن الأعمان الوجودية بأنَّها الصادر الأول و الفيض الأعظم و النور الأبهر المتجلى النافذ السارى في العالم و في كل شيء على قدر مرتبته؛ و هذا الوجود واجب بوجوب الله لا بإيجابه، موجود بوجوده لا بإيجاده، متعلق به تعلق الضوء بالمضيء، لا تعلُّقَ المعلول بالعلة، بل تعلق الشأن بذي الشأن. فهذا الوجود أيضاً في الحقيقة من القسم الثاني أي الوجود المتعلق بالغير، أي الوجود الفاقر إلى العلة مع فرق دقيق بينه و سين الوجودات الضاصة. و هو أنّ الوجودات الخاصبة كوجود العقل والنفس والجسم بمراتبها وجودات محدودة بحدود مقيدة بقيود لأجل المقارنة للماهية المرجبة لتمليلها إلى ذات و تعلق في بداية الأمر؛ و لذا سمّاها «بالوجود المتعلق» و إن كان بالنظر الجليل نـفس التعلق. وأمّا الوجود المنبسط لكونه عاريا عن الحدود و القيود ساريا في كل موجود صار كأنّه نفس التعلق لا شيء متعلق».

و على أيّ حال، فالضمير في قوله: «متعلق بغيره» عائد إلى «الوجود». و قوله: «من العقول ...». بيان و تفسير للوجود المتعلق بغيره.

[ص ۷۰، س ۱۵ / ص ۹۲، س ۵]

قوله: «و مراده من الأثر»: قال الحكيم السبزواري في التعليقة: «إنّما حمله ـ قدس سره ـ على هذا لأنّ الوجود المقيد فعل؛ حيث إنّ التحقيق أنّ الوجود الخاص مجعول بالذات؛ فعيث جعله هذا العارف مقابلا للفعل و جعله أثرا لا فعلا، علمنا أنّ مراده أنّ الماهية أثره.»

ثم قال: «إن قلت: قد حمل الأثر على الوجود [أي حمل العارف الأثر على الوجود بقوله: «و الوجود المقيد أثر»] و مفاد الحمل هو الاتحاد، فيلزم أن يكون الوجود هو الماهية. و أيضاً حينتذ كيف يطابق كلام المصنف: «أنّ للوجود مراتب» فإنّ للوجود حينئذ مرتبتين، فلايكون شاهداً للمصنف».

ثم تصدّى للتوفيق بين كلامه و كلام العارف بما قرّره في التعليقة.

أقول: لعلّ مقصود المصنف من الاستشهاد بكلام هذا العارف ليس إلّا تأييد التثليث في المراتب فقط؛ و إن كان مراد العارف من الوجود المقيد - و هو المرتبة الثالثة - نفس الماهيات على تفسير المصنف، فليس التطابق في مراتب الوجود بين مرامه و مرام غيره لازما؛ و إلّا فالوجود المقيد، و هـو المرتبة الثالثة عنده - قدس سره - أيضاً هو الوجود و هو المجعول بالذات أيضاً؛ و عند غيره نفس الماهية المسمى بـ«الأثر».

و الدليل على ذلك أنّه بعد نقل كلام العارف و حمل الأثر على الماهية، قال معترضا عليه: «و هي ليست بمجعولة». ثمّ بيّن الحق في ذلك فقال: «و ذلك لأنّ فعل الفاعل ...».

[ص ۷۱، س ۱ / ص ۹۲، س ۷]

قوله: « دون الأفعال»: فإنّ الفعل مجعول بالذات، و الأثر خصوصية الفعل اللازمة لمحدوديته التابعة له في الجعل.

[ص ۷۱، س ۱۷ / ص ۹۳، س ۸]

قوله: «كالوجود»: أي يمتنع أن يكون التشخص من لوازم الماهية، كما يمتنع أن يكون الوجود» أيضا من لوازم الماهية. و من المحتمل كون قوله: «كالوجود» مثالا للتشخص؛ فهما على التقديرين مفتقران إلى الجعل.

[ص ۷۱، س ۱۸ / ص ۹۳، س ۹]

قوله: وإمّا أن يتعدد الجعل،: بتعدد أفرادها الحاصلة؛ و ذلك بأن يتعلق بكل فرد جعل عليحدة و هو جعل الماهية ليحصل فرد، ثم جعلها ليحصل فرد آخر و هكذا؛ و فيه محذوران:

أحدهما أنّ صرف الشيء لاتعدد فيه، سواء كان بتعدد الجعل أم لا. و إليه أشار بقوله: «إذ لا تعدد في صرف الشيء» إذ المفروض أنّه ليس إلّا نفس الماهية و أنّ الجعل متعلق بذاتها لابشيء آخر؛ فصرف الشيء لا يتعدد و إن كان مجعولا بألف جعل؛ و أيضاً صرف الشيء لا واحد و لا كثير.

و ثانيهما أنّ تعدد الجعل \_أصولا \_غير معقول بل غير ممكن؛ لأنّ الأفراد غير متناهية فاحتاجت إلى جعلات غير متناهية؛ وأيضاً أنّ تحقق الجعل في أول الأمر بنفس ذلك الجعل الأول فما سواه تحصيل الحاصل.

[ص ۷۲، س ۳ / ص ۹۳، س ۱۱]

قوله: «فأيهاكانت مجعولة»: أي إذا كان المفروض أنّ تعدد الأفراد الصاصلة ليس بتعدد الجعل لليس هنا إلّا جعل واحد؛ فهل المجعول بالجعل الواحد واحد من تلك الأفراد أو كلها؛ و الأول ترجيح بلا مرجح؛ و الثاني يلزم إمّا خلاف الفرض أو التناقض: أمّا خلاف الفرض فلأنّ المفروض أنّ المجعول نفس الذات لا الأفراد؛ و أمّا التناقض فلأنّ الماهية حينئذ \_أي حين تعلق الجعل بكل الأفراد \_مجعولة بحكم الفرض؛ لأنّ المفروض تعلق الجعل بنفس الماهية و ليست مجعولة؛ لأنّ المفروض تعلق الجعل بالأفراد و الفرد هذا.

و قال الحكيم السبزواري توضيحاً لقوله: «يلزم خلاف الفرض أو التناقض» بهذه العبارة: «قوله خلاف المغروض أي إن انقلب الكل واحدا بمقتضى الجعل الواحد؛ و إن لم ينقلب و لم يصر الكل واحداً و الجعل واحد

١. نسخه اصل: الجمل (ظاهراً غلط تايهي است).

فالتناقض [ظاهر]١.

أقول في ترضيح كلامه: أي فإنّ إن انقلب الكل واحدا بالجعل الواحد فهذا خلاف الفرض؛ إذ المفروض أنّها أفراد متعددة لا فرد واحد؛ و إن لم ينقلب الكل واحدا و الجعل واحد يلزم كون ما سوى الفرد الواحد مجعولة، لكونها متحققة في العين و التحقق ليس إلّا بالجعل، و غير مجعولة لعدم تعلق الجعل إلّا بواحد منها.

أقول: ما قرّرناه في المقام وجه، و ما قرره الحكيم المحقق المحشي وجه، و الكل محتمل.

[ص ۷۲، س ۸ / ص ۹۳، س ۱٦]

قوله: «إلّا المجعول الأول»: استثناء المجعول الأول لأنّه مجعول الواجب، و الواجب، و الواجب وجود محض حتى عند القائلين بأصالة الماهية، و لازم الوجود ليس أمراً اعتبارياً؛ هكذا قال الحكيم السبزواري في منظومته المسماة بدغر النيائد، و شرجها، عند إقامته الدليل على مجعولية الوجود: «ليت شعري إن كانت الجاعلية و المجعولية بنفس الماهية و كان الواجب أيضاً ماهية مجهولة الكنه كما قال بعض القائلين بأصالة الماهية حفالاستثناء مشكل؛ إلايقال: لمّا كانت الذات واجبة و كانت أمرا واقعيا كان المعلول الأول المستند إليه بلا واسطة أمرا واقعيا؛ و لكنّه توجيه ضعيف فيه تعسف و تكاف و تخصيص للحكم العقلي».

[ص ۷۲، س ۱۶ / ص ۹۶، س ۱۵]

قوله: «على وجه من الوجوه»: أي الرجره المذكورة بقوله: «أو هي مع حيثية التعين أو الوجود أو ما شئت فسمّه.»

[ص ۷۲، س ۱۷ / ص ۹٤، س ۹]

قوله: «بغير ذاتها عمّاكانت»: هكذا في النسخة الموجودة عندنا. و أقول: و

١. نسخه اصل: - ظاهر (به نقل از تعلیقه سبزواری).

الصنحيح «بتغير ذاتها عما كنانت» و هكذا نـقل الحكيم السبزواري عـبارة المصنف فى التعليقة.

[ص ۷۲، س ۱۷ / ص ۹۶، س ۹]

قوله: وو التغير إمّا بانضمام شيء إليهاه: يعني أنّ الفاعل من حيث هو فاعل لايوجب تعين الماهية و تغيرها عما كانت عليه ذاتها إلّا بانضمام شيء إليها؛ فالتعين و التغير و إن كان من قبل الفاعل -كما فرض السائل -لكن ما به التعين و التغير أمر سواه صادر عنه.

[ص ۷۲، س ۱۹ / ص ۹۶، س ۱۲]

قوله: «الجاعل صيّرها بعيث تكون مرتبطة بذاتها إلى الغير»: لمّسا أجاب عن السؤال الأول بأنّ ما به التغير أمر سوى ذات المساهية و ذات الفاعل، و أنّ الفاعل إنّما غير ذات الماهية بذلك الأمر، أعاد السائل سؤاله بوجه آخر هو أنّ الجاعل صيّر الماهية بحيث تكون مرتبطة إلى الجاعل بنفس ذاتها لا بأمر آخر.

[ص ۷۳، س ۱ / ص ۹۶، س ۱۵]

قوله: «فلم تكن هي بما هي كذلك»: أي فلم تكن نفس الماهية بما هي هي مرتبطة؛ أي فإذا كان المجعول نفس الصيرورة لا نفس الماهية، فليست الماهية بما هي هي أي بنفس ذاتها مرتبطة، و إلّا لزم انقلاب الماهية عن ذاتها، لأنّ ذاتها ذاتها فقط؛ فإذا صارت بذاتها مرتبطة انقلبت ذاتها إلى غير ذاتها، و الانقلاب ممتنع بالذات.

[ص ۷۲، س ٤ / ص ۹٤، س ۱۷]

قوله: «من المذهبين المعروفين»: هـــما مــجعولية المـاهية و مــجعولية المــاهية و مــجعولية

[ص ۷۲، س ۱۳ / ص ۹۵، س ۹]

قوله: «نعم ينتزع منه أمر مصدري عام»: استدراك لقوله: «ليس له ماهية كلية».

[ص ۷۲، س ۱۷ / ص ۹۵، س ۱٤]

قوله: وفلا يوصف بالذات بالحدوث...ه: لأنّ الاتصاف بتلك الأوصاف إنّما هو شأن الأمر المتأصل الواقع في العين. و قوله: «بالذات» إشارة إلى إمكان اتصاف الوجود بهذه الأمور بالعرض بتبع الماهية. و قوله: «كما هو شأن الأمور النسبية» معناه: كما أنّ عدم الاتصاف بهذه الأمور شأن الأمور النسبية.

[ص ۷۳، س ۱۹ / ص ۹۵، س ۱۷]

قوله: «لا الوجود إذ لا يرد عليه القسمة»: أقول: لا وجه لهذا الكلام إلّا بأن يقال: لمتا كانت قسمة الشيء إلى أقسام إنّما هي باعتبار انضمام المقسم في كل قسم إلى شيء سوى المقسم، كانقسام الإنسان إلى زيد و عمرو أو الأبيض و الأسود بانضمام عارض خاص بكل و احد منهما إلى الإنسان؛ فانقسام الوجود إلى الحادث و القديم و الجوهر و العرض مثلا، إن كان بنفسه فنير ممكن، لاستحالة انقسام الشيء بنفسه أو بغيره؛ فالمنقسم هو ماهية الشيء كانقسام الإنسان إلى الحادث و الزائل.

و الحاصل أنّ هذه الأوصاف إنّما هي أوصاف الماهية لأنّها مختلفة متكثرة بذاتها، لا الوجود لأنّه معنى واحد؛ أو المعنى أنّ انقسام الإنسان مثلا إلى الموجود و المعدوم و الحادث و الزائل جائز بخلاف انقسام الوجود، فلا ينقسم إلى الموجود و المعدوم؛ فكيف يمكن أن يجعل الوجود وحده \* هو المعلول مع أنّ المعلول ينقسم إلى أقسام شتى؛ أو المعنى أنّ الوجود لكونه واحداً بالمعنى و الحقيقة فليس له أفراد أو أنواع مختلفة حتى ينقسم إليها؛ فانقسام الوجود إلى أقسام مختلفة إنّما هو بانضمام الماهيات المتخالفة، فانقسام الوجود إلى أقسام مختلفة إنّما هو بانضمام الماهيات المتخالفة، فلابد أن يكون الأمر المتحقق في الأقسام هي الماهيات لا الوجود.

و الحاصل أنّ الأمر الواحد بالمعنى و الحقيقة لاينقسم إلى أقسام

١. در نسخه اصل: وحدة (ظاهراً غلط تايهي است).

مختلفة؛ و الموجودات أقسام مختلفة، فالأمر المتأصل المتحصل في الموجودات المختلفة هي الماهيات.

[ص ۷۶، س ۵ / ص ۹٦، س ۳]

قوله: «ليس إلّا صيرورة الماهية موجودة»: إذ هي نسبة الوجود إلى الماهية. و «الوجود المحمولي» هـ و وجـ و د الثنـيء الذي هـ و مـ فاد «كـان التـامة»، و «الوجود الرابطي» هو وجود شيء لشيء الذي هو مفاد «كان الناقصة».

[ص ۷٤، س ۸ / ص ۹٦، س ۵]

قوله: «ليس هو الإمكان»: أي الإمكان الذاتي الذي هو صعة الماهية بل الإمكان الفقري الذي فسرّه بقوله: «بلكون الشيء نفسه متعلق الوجود بغيره» و هو صعفة الرجود فالمجعول هو الوجود.

[ص ۷۶، س ۱۰ / ص ۹٦، س ۸]

قوله: وفلاتتقدم العلة على معلولها إلّا بالماهية،: لأنّ الاعتباري القائم باعتبار المعتبر ليس ملاكاً للتقدم الذي هو أمر واقعي؛ فجوهر المعلول ظلَّ لجوهر العلة، لا وجوده لوجودها؛ و العلة جوهريتها أقدم من جوهر المعلول لا أنّها أقدم بوجودها.

[ص ۷۶، س ۱۵ / ص ۹۲، س ۱۵]

قوله: دلمّاكان قوام العاهية مصحّع حمل الوجوده: قـــال الحكيم السبزواري ترضيحاً لهذه العبارة: «لأنّ الرجود كون الشيء و تحقق الشيء؛ فنفس ما به تتذوّت الماهية و يشار إليها إشارة عقلية هو وجودها، لأنّ الوجود ليس أمرا ينضم إلى الماهية؛ فإذا كانت فيما به تذوّتها و تجوهرها غنية ف في وجودها غنية. هذا خلف؛ فالماهية في تذوّت ذاتها و تجوهرها مجعولة لئلا يلزم غناؤها " ، انتهى كلامه.

أقول: إذا كان الوجود نفس ما به تتذوت الماهية كان الوجود ذاتيا للماهية

١. نسخه اصل: غنائها.

لاعرضا، وهو خلاف ما عليه الكلّ أو الجُلّ؛ وكان تجوهر الأشياء و شيئيتها بوجودها كما هو مذهب المصنف؛ وكان القول بذلك مخالفاً لمذهب القائل بأصالة الماهية و اعتبارية الوجود. فعندي أنّ مقصود القائل حجلّ مقامه أنّ نفس قوام الماهية و ذاتها بذاتها مصحّح حمل الوجود؛ و أنّ نفس ذات الماهية كافية لحمل الوجود عليها غير مفتقرة في حمل الوجود إلى أمر زائد عليها؛ و العجب أنّه عقدس سره عقال فيما بعد ذلك في شرح قول المصنف: «فلانسلّم أنّ مصداق حمل الموجودية …» و ذلك لأنّ قوام الماهية لايستحق حمل الموجود و لا المعدوم و لا يصحح شيئاً منهما إلى آخر ما قال.

و حاصل الاستدلال أنّه لمّا كان نفس قوام الماهية و ذاتها بما هي ذاتها كافية لصدق الموجودية عليها و الحكم بها عليها و لايحتاج في صدق الموجودية عليها إلى أمر زائد على ذاتها؛ فلو كانت ذاتها بذاتها و في قوامها مستغنية عن الجاعل كاستغنائها في صدق الموجودية عليها، خرجت عن بقعة الإمكان و دخلت في حريم الوجوب.

[ص ٧٥، س ٣ / ص ٩٧، س ٤]

قوله: «ثم ليس بين ماهية و ماهية علاقة ارتباطية»: هذا جواب آخر؛ حاصله أنّ العلية و المعلولية بين شيئين فرع وجود علاقة ارتباطية بينهما، و ليس بين ماهية و ماهية أخرى مع قطع النظر عن الوجود علاقة ارتباطية.

[ص ۷۵، س ٤ / ص ۹۷، س ٦]

قوله: «لم يجعلوا التشكيك في الذاتبات بالأقدمية و غيرها»: أي أنّهم أنكروا التشكيك في الذاتيات مع أنّ التشكيك بالأقدمية و غيرها فيما كانت الذات علة لذات أخرى ضروري، كما قال: «و لم يعلموا ...»؛ فالحكم بنفي التشكيك في الذاتيات مع الحكم بعلية الذات للذات المستلزمة للتشكيك تناقض.

[ص ۷۵، س ۹ / ص ۹۷، س ۱۱]

قوله: ﴿وَ إِنْ كَانَ بِعِدْ صَدُورِهَا عَنَ الْجَاعَلِهِ: لأَنَّهَا بِعِدْ صَدُورِهَا عَنَ الْجَاعَلِ إِنْ

كان نفس ذاتها مصداقاً لحمل الموجودية من غير أن يكون ذلك لوجود أمر و أثر حادث فيها من قبل الجاعل، لزم انقلابها عن الإمكان الذاتي إلى الوجوب الذاتي.

و إنّما قال: «و إن كان بعد صدورها عن الجاعل» دفعاً لتمسّك القائل المذكور بأنّ صدق الموجودية عليها إنّما هو باعتبار صدورها عن الجاعل لا بانضمام شيء إليها، و ذلك لأنّ الصدور عن الجاهل أو حيثية الارتباط أو الانتساب إلى الجاعل إن كان أمرا واقعيا منضماً إلى الماهية، فالمجعول هو هذا الأمر أو المجموع لا نفس الماهية، و إلّا فليس مصحّحا لحمل الموجودية عليها، كما قرّره فيما بعد ذلك بقوله: «لأنّا نقول صدور الماهية…».

[ص ۷۵، س ۲۱ / ص ۹۸، س ۷]

قوله: «و الأول يشبه أن يكون مذهب المشائين»: أي المجموع و هو صبيرورة الماهية موجودة.

[ص ۷۷، س ۷ / ص ۹۸، س ۱٦]

قوله: وبمعنى أنّ الفاعل: أي لا بمعنى أنّ له حصة عينية واقعية من الوجود المطلق، كما هو الحق عند المصنف، بل بمعنى أنّ الفاعل يسجعله بحيث لو لاحظه العقل انتزع منه مفهوم الوجود.

[ص ۷۱، س ۹ / ص ۹۹، س ۱]

قوله: دو هو ليس عيناً لشيء منها»: أي ليس المفهوم العنام المشترك عيناً لشيء من الموجودات و هذا هو الحق المسلم عند المصنف أيضاً؛ فإنّه ليس المعنى العام الانتزاعي ذاتيا لاللماهيات و لا للوجودات، بل هو وجه و عنوان للوجود.

[ص ۷۱، س ۱۰ / ص ۹۹، س ۲]

قوله: «نعم مصداق حمله على ذاته بذاته»: لأنَّ الواجب عنده وجود لا ماهية و هو موجود بذاته لذاته: فالمحمول أي المعنى العـام في الجـميع -أي في الواجب و الممكن ـزائد بحسب الذهن لا بحسب العين؛ أمّا في الواجب فلأنّه ليس هذا المفهوم العام نفس حقيقته العينية؛ و أمّا في المـمكن فـلأنّه ليس للوجود عنده حقيقة عينية في الممكن فضلا عن أن تكون زائدة عارضة له في العين؛ فالزيادة بحسب الذهن فقط.

# [ص ۷۷، س ۱۶ / ص ۹۹، س ۷]

قوله: «و هذا صريح منه في أنّ أثر الغاعل أمر وراء نفس الماهية»: و هو قوله: «و كون غيره موجودا...» و قوله: «و مصداق حمله على الممكن ذاته من حيث إنّ مجعول الغير» و قوله: «إلّا أنّ الأمر الذي هو مبدء انتزاع المحمول في الممكن ذاته من حيثية مكتسبة من الفاعل». و في هذه العبارات دلالة واضحة على أنّه لولا أمر صادر عن الجاعل وراء نفس الماهية، لما كانت مصداق حمل الموجود، سواء سمّى ذلك الأمر بجعله بحيث لو لاحظه العقل انتزع منه الوجود، أو بقوله من حيث هو مجعول الغير أو بقوله من حيثية مكتسبة من الفاعل، فإنّ هذه كلها عناوين لأمر واقعي سوى نفس الماهية.

### [ص ۷۷، س ۳ / ص ۹۹، س ۱۵]

قوله: «فالطبيعي يعطي برهانا لمّيا في تشابه الحركة الأولى مثلا ما دامت المادة و الصورة موجود تين»: قال الحكيم السبزواري ترضيحاً لهذا المقام: «أي مادة الفلك الأطلس مخالفة بالنوع للمواد الأخرى و كذا صورته النوعية؛ فاستدعتا الحركة المتشابهة المخصوصة. فاستدل بها على جسمه الشخصي المحفوف بالعوارض، أو على عرضه و العرض له مادة و صورة بتبعيته أي بتبعية موضوعه».

أقول: فمعنى العبارة أنّ الفيلسوف الطبيعي يعطي برهاناً لمّياً على وجود جسم الفلك الأقصى الأعلى من طريق تشابه الحركة الأولى على ما قرّره الحكيم السبزواري؛ لكن هذا البرهان خاص بالجسم الأول فقط، أو بالجسم المتحرك بالاستداره مطلقا و بوجه كلى؛ وأمّا إثبات وجود سائر الأجسام و الأجرام فرداً فرداً، فله برهان آخر على ما هو مضبوط في محله.

و أمّا الفيلسوف الإلهي فهو يعطي البرهان اللمّي الدائم الجاري في جميع الأجسام الشامل لها على الإطلاق من طريق العلل المفارقة و هي الفاعل و الغاية، قاثلا بأنّ الفاعل و هو العقل الأول من جهة وجوده و وجوبه فاعل لوجود الجسم الأول؛ و هكذا العقل الثاني، و من جهة ماهيته و إمكانه فاعل لوجود الجسم الأول؛ و هكذا العقل الثاني من جهة وجوده و وجوبه فاعل لوجود العقل الثالث، و من جهة ماهيته و إمكانه فاعل للجرم الثاني؛ و هكذا إلى أن تنتهي العلية و الفاعلية إلى العقل العاشر المدبر لعالم العناصر الفاعل بوجوده و وجوبه للصور.

و بماهيته و إمكانه للهيولي و الأجرام العنصرية، فإنّه يغيض الصور العلمية على النفوس المستعدة و الصور النوعية و الجسمية على المواد القابلة؛ ثم يعطي البرهان اللمي أيضاً من جهة الغاية على وجود علل و مباد أولية، و أنّ للحركات الصادرة عن الأجسام الكلية و الأجرام العنصرية غايات و نهايات تنحو نحوها، و أنّ لها أشواقا للوصول إلى الغايات المطلوبة لها، و أنّ للحركات المستقيمة أجراما من العناصر و المواليد و للحركات المستديرة أجراما من الفلكيات، و أنّ لكل جوهر متحرك في ذاته أو في عرض من أعراضه لا محالة مادة متحركة و غاية مطلوبة.

[ص ۷۷، س ۱۰ / ص ۱۰۰، س ۳]

قوله: «في الأسباب القريبة»: فالغرض بسيان التوحيد في الأسسباب القريبة للشيء، و أنّها مع انقسامها إلى الفاعل و الغاية و المادة و الصدورة كأنّها شيء واحد متوجه من النقصان إلى الكمال.

و قوله: «فإنّ النجار بالفعل» شروع في بيان التوحيد بأنّ النجار بالفعل ليس ذات شخص إنساني بل مع تهيئه بالآلة؛ فالآلة و هي من جملة الأسباب متحدة مع النجار من حيث إنّه متهيئ بهذه الآلة لفعل النجر. و قوله: «وليس في الخشب» أيضاً بيان لتوحيد النجار و الخشب المقارن بيده الذي هو السبب المادي. و الظاهر أنّ الضمير في قوله: «كأنّها شيء واحد متحرك في الأوضاع» عائد إلى الخشب؛ و التأنيث باعتبار كونه غير ذي شعور. و أمّا التذكير في قوله: «بل مع مقارنته» فباعتبار لفظ الخشب كما قرّر في علم الأدب.

و قوله: «ثم لكل نجر ...» بيان لتوحيد النجار مع الصورة، أي الصورة الحاصلة من النجر في الفاعل و الانفعال في القابل.

و قوله: «و لها غاية قريبة» تمهيد لبيان اتحاد الغاية مع الفاعل، فإنّ الصورة الحاصلة من اتصال الاستحالات و توارد الصور على الانفعالات منتهية إلى صورة هي الغاية الأخيرة، و الغاية فاعل من جهته، كما أنّها غرض من جهة أخرى؛ فقد ثبت بهذا البيان توحيد العلل الأربع: الفاعلية و الغائبة و المادية و الصورية.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة كاملة إلّا أنّ في قوله: «فلا تكثّر في العلة الفاعلية» إلى قوله: «بل الأربع كأنّها شيء واحد» نظراً، و هو أنّ الكلام في العلل و الأسباب القريبة لا البعيدة، كما صرّح به المصنف.

[ص ۷۸، س ۲ / ص ۲۰۰، س ۱٤]

قوله: «و من ههنا يعلمه: أي و من أنّ لكل من العلل توجهاً إلى الكمال و لا سيما مع الحكم بتوحيد العلل، فإنّ للمادة و هي من جملة العلل توجهاً إلى الكمال، و هو الخروج عن القوة إلى الفعل في جميع المراتب بتوسط الصور الواردة عليها تدريجاً. و هذا التوجه أمر فطري في المادة و لا سيما مع فرض اتحادها بالفاعل و التوجه مع الشوق؛ و لا محالة وجود الشوق في الهيولي مع فرض اتحادها بالفاعل أمر مسلم؛ هذا.

و قال الحكيم السبزواري: أي و من أنّ المادة من أنقص مراتبها إلى أعلاها شيء واحد يعلم هذا المطلب. أقول: هذا أيضاً وجه، إلّا أنّه ليس الدليل على وجود الشوق في الهيولي مجرد كون الشيء ذا مراتب و كون المراتب شيئاً واحداً؛ بل الدليل ما ذكرناه؛ و إلّا فإنّ الصورة أيضاً ذات مراتب و كلها شيء واحد، و لميقل أحد بأنّ الصورة مشتاقة إلى الهيولي.

[ص ۷۹، س ۱۰ / ص ۱۰۲، س۳]

قوله: دفلا يكون له سببية و لا تقويم أصلاكما علمت»: مــن أنّ أشر الفـاعل و المجعول بالذات هو الوجود لا الماهية.

[ص ۷۹، س ۱۵ / ص ۱۰۲، س ۷]

قوله: «و لا لوجودها و شخصيتها»: من حيث وجودها بما هو وجود، بل لوجودها من حيث كونه محفوفا باللواحق التابعة للمادة؛ فليس بين هذا الكلام و ما مضى سابقا \_ من أنّ حاجة المادة إلى الصورة في الوجود و التحصل و حاجة المعورة إلى المادة في التعين و التشخص \_ تناقض و تهافت؛ فإنّ التشخص اللازم للوجود من جهة اقترائه باللواحق غير التشخص اللازم لذاته بذاته.

و قوله: «فالسرير سرير بهيئته ...» تغريع و نتيجة لقوله: «إنّ الصورة في كل شيء تمام حقيقته».

[ص ۸۰، س ۱ / ص ۱۰۲، س ۱۲]

قوله: «لا بما هي صورة خشبية»: إذ هي بهذه الحيثية صورة لا مادة، و بالفعل لا بالقرة، و بالفعل لا بالوجوب لا بالإمكان. و المادة ما هي مادة بالقوة أي بما لها قوة القبول. و هكذا الكلام في قوله: «ثم مادة الخشب ...». و قوله: «كما اتحد العقل بكل صورة دفعة» من باب تشبيه الضد بالضد الآخر في جهة التضاد و الخلاف، كقولنا: «زيد في البلاهة كعمرو في الفطانة».

[ص ۸۰ س ۱۶ / ص ۱۰۳، س ۹

قوله: «لتمامية صورها»: و عدم كونها بالقوة.

[ص ۸۰ س ۱٦ / ص ۱۰۳، س ۱۱]

قوله: وقد علم مما ذكرناهه: أي من القول بأنّ المعتبر من المادة هي المادة المبهمة لا المعينة؛ فالعناصر بمادتها الحاملة لإمكان صور المواليد داخلة في حقيقة المركب لا بصورها؛ فالمولود المركب من الماء و الأرض و الهواء و النار ليس ماء و لا أرضا و لا هواء و لا ناراً؛ و إلّا لما كان مركبا منها تركيبا طبيعيا؛ بل مجموعا مؤلفا منها تأليفا اعتباريا؛ فصور العناصر من شرائط وجود المواليد و بقائها؛ و الشرط غير داخل في حقيقة المشروط؛ فهي من حيث كونها شرطا لوجود المواليد و بقائها موجودة فيها لا بصرافتها و سذاجتها، بل وجودا منكسر السورة. و ليست مخلوعة بالكلية، و إلّا لما كان المولود المركب مركبا منها بل شيئا مباينا لها بالكلية.

[ص ۸۱، س ٤ / ص ١٠٤، س ٢]

قوله: «و ستطلع على برهانه»: قال الحكيم السبزواري: «هو أنّ الصنور النوعية عين الفصول التي هي جواهر بالعرض، فإنّها ليست جواهر بالذات لعرضية الجنس للفصل، و لا أعراضاً لعدم تقوم الجوهر بالعرض، و ليست أعداما، فلتكن وجودات».

أقول: فإنّ الجنس جوهر لكنّه عارض للفصل لا داخل في ذاته؛ فليس الفصل جوهرا و ليس أيضاً عرضا، لتقوم الجوهر أي الجنس به؛ و ليس هذا ارتفاع النقيضين، فإنّ المنفي عن الفصل هو الجوهرية بالذات و بالأصالة و الاستقلال، لا بالتبعية و باعتبار اتحاده مع الجنس في الوجود. و في قول الحكيم السبزواري: «التي هي جواهر بالعرض» إشارة إلى ذلك. و كون الفصول وجودات لاينافي كونها جواهر باعتبار اتحادها مع الجنس؛ فإنّ الوجود المضاف إلى الماهية الجوهرية جوهر بعين جوهريتها، و الوجود المضاف إلى الماهية العرضية عرض بعين عرضيتها.

[ص ۸۱، س ٥ / ص ۲۰٤، س ٤]

قوله: «إنّا وضعنا قاعدة»: ذكرها الحكيم السبزواري في التعليقة نقلاً عن الأسنار، و لا حاجة إلى ذكرها هاهنا.

[ص ۸۱، س ۱۰ / ص ۱۰٤، س ۱۰]

قوله: وو هوكون الشيء بحيث يكون ...»: فإنّ هذا الكون صفة ذاتية للهيولي منتزعة عن نفس ذاتها قبل الإضافة المتأخرة عنها و عن الشيء المستعدله؛ فهي حاكية عن حقيقة جوهرية. و هذا نظير كون الجسم بحيث يصدر عنه أفعال الحياة الحاكى عن وجود شيء سابق على هذا الكون مبدء له.

[ص ۸۲ س ٦ / ص ۱۰۵ س ۷]

قوله: دما لا مادة له في الخارج و لا في نفس الأمره: الأعم من الخارج و الذهن و من مرتبة الذات، فإن المبدعات ليس لها مادة في الخارج ولا في الذهن و لا في مرتبة الذات؛ لأنها بسيطة على الإطلاق ليس لها جزء خارجي أو ذهني، بخلاف بعض البسائط الخارجية كالبياض مثلا، فإنّه ليس له مادة و صورة و جنس و فصل في الخارج، و لكن لها جنس و فصل و مادة و صورة في الذهن بالتحليل العقلي.

ثم إنّ نفي الإمكان الذاتي عن المبدعات دون الكائنات؛ مع أنّ ملاك النفي و هو كون المبدعات ضروري الوجود باعتبار انتسابها إلى الجاعل متحقق في الكائنات، لكونها ضروري الوجود ما دام كونها موجودة منتسبة إلى الجاعل، إنّما هو من جهة أنّ المبدعات لأجل دوام انتسابها إلى الجاعل لعدم اقترانها بالمادة و عدم وجود حالة منتظرة و وجود جميع ما هو ممكن لها بالإمكان العام بالفعل، كانت موجودة دائما محفوفة بالضرورة الأزلية، بغلاف الكائنات؛ فإنّ لها الإمكان في جميع مراتب نفس الأمر لإمكان طريان العدم عليها بانتفاء بعض الشرائط و وجود بعض الموانع و مسبوقيتها بالعدم الزمانى؛ فعلى هذا لا وجه لقول الحكيم السبزواري في التعليقة: «بل

لايوصف بها ما له مادة أيضاً، لجريان المناط الذي ذكره من أنّ الإمكان عدمى ...».

[ص ۸۲ س ۱۳ / ص ۱۰۵، س ۱۵]

قوله: «و أمّا إمكان الحادث»: كان ما ذكره أولاً مربوطا بالإمكان الذاتي، و هذا البحث في الإمكان الاستعدادي.

و الفرق بين الإمكان الذاتي و الإمكان الاستعدادي من وجوه:

منها أنّ الذاتي يجامع الوجود و الوجوب الناشئين من قبل الجاعل، بخلاف الاستعدادي فإنّه دائما قبل وجود الشيء الحادث و لا يجامعه بل يزول بوجوده.

و مسنها أنّ المسوصوف بسالذاتي شفس ذات المساهية، و المسوصوف بالاستعدادي واحد من الأمور الثلاثة المذكورة في الكتاب.

و منها أنّ الذاتي نفس ممكنية الشيء، و الاستعدادي ما به يصبير الشيء ممكن الوجود.

[ص ۸۲ س ۱۸ / ص ۱۰۹، س ۱]

قوله: «و يقال لما به يجوز أن يصدر عن الشيء فعل أو انفعال»: فــالقوة بــهذا المعنى مقابل الفعل، و بالمعنى الأول أمر بالفعل.

[ص ۸۳ س ۳ / ص ۱۰۱، س ۹

قوله: دو لكن يقوى بتوسط شيء على شيءه: استدراك لقوله: «و في الهيولى قوة الجميع» بأنّ قوة الهيولى على الجميع إنّما هي بكونها قوة على شيء، ثم بترسطه على شيء بعده.

[ص ۸۳، س ٦ / ص ١٠٦، س ١٢]

قوله: «كقوة المختار على ما يختار»: فالمقري عليه محدود إن كان الفاعل المختار ممكن الوجود، و غير محدود إن كان واجبا. و إليه أشار بقوله: «و قوة البارئ على الكل».

[ص ٨٤، س ٧ / ص ١٠٦، س ١٣]

قولة: «و القوة الفعلية المعدودة إذا لاقت القوة المنفعلة وجب الفعل»: إذ ليس للقوة المحدودة على فعل واحد اختيار.

[ص ۸۶، س ۱۸ / ص ۱۰۷، س ۷

قوله: دمضطر في صورة مختاره: فهو مختار لأنّ صدور الفعل عنه بإرادته، مضطر، لأنّ إرادته مسبوقة بعلمه بداع و هو حاصل لا بإرادته، أو لأنّ إرادته مسبوقة بإرادة أخرى و هكذا إلى أن ينتهي إلى إرادة بالذات؛ إذ إرادته كوجوده بالعرض، و ما بالعرض ينتهى إلى ما بالذات.

و قد أشار الحكيم السبزواري إلى الأول بقوله: «و ذلك لأنّ الداعي يسخره و يقسره على الفعل، و لولاه لميفعل.

[ص ۸٤، س ۴ / ص ۱۰۷، س ۱۲]

قوله: وفالمحوك لا يحرِّك نفسهه: لأنَّ المحرِّك مفيد و واجد للشيء المفاد بالفعل، و المتحرك مستفيد و واجد له بالقوة؛ و اجتماع الأمرين في الشيء الواحد من جهة واحدة مستحيل.

[ص ۸۶، س ۱۱ / ص ۱۰۸، س ۲]

قوله: وفعقيقة الهيولى هي الاستعداد و العدوث»: للحكيم السبزواري هنا تعليقة وافية بالمقصود. و أنا أقول: و لعل المراد من الحدوث هنا التهيؤ ( و الظرفية لوجود شيء حادث؛ فهما أي الاستعداد و الحدوث و إن كانا في الحقيقة شيئا و احدا إذ المراد به تجدّد الاستعداد، إلاّ أنّ بين نفس الاستعداد و تجدده فرقا لطيفا. و ليس المراد به حدوث الاستعداد على ما فسّره المحشي في التعليقة \_ فإنّها و إن كان لها استعداد بعد استعداد و كان من شأنها حدوث استعداد فيها بعد استعداد بل هي نفس استعداد؛ و لا معنى لحدوث الاستعداد، الستعداد، الستعداد، الستعداد.

١. نسخه اصل: التهيأ.

ثمّ إنّ الاستعداد و إن كان فصلاً للهيولي المفسَّرة بالجوهر المستعد، لكنه ذاتها و حقيقتها، إذ فصلها مضمَّن في جنسها، و جنسها مضمَّن في فصلها؛ نظير النفس الناطقة فإنّها و إن كانت جوهرا ناطقا، لكن النطق و الناطقيه عين ذاتها الجوهرية.

و لا غرو في كون الهيولى نفس الاستعداد و كون الاستعداد جوهرا. و ذلك لأنّ جميع الاستعدادات تنتهي إلى هذا الاستعداد و تقوم بها؛ فلابد من كونها جوهرا؛ إذ لا إشكال في وجود جوهر حقيقته الاستعداد، كما لا إشكال في وجود على وخود على أنّ سائر العلوم أعراض زائدة على ذوات العلماء.

[ص ۸۶، س ۱۶ / ص ۱۰۸، س ۵]

قوله: «حتى يلزم تركّب الزمان و المسافة»: لأنّ الصور المنفصلة المتجاورة لابد لكل منها من أنّ [واحداً ] هو ظرف وجوده، و لابد أيضاً من مسافة متجزئة إلى أجزاء. و العراد بالمسافة هنا ما فيه الحركة و هو الجسم المتحرك في الصور المتعاقبة، فلابد من تجزّئه إلى أجزاء و هذا في الشيء المتحرك في ذاته و جوهره، أو هو المكان الذي يقع فيه الحركة و هذا في الشيء المتحرك في الأين، أو هو عرض آخر و هذا في الشيء المتحرك في الكي مثلا؛ فلو كانت الحركة في الأين مثلا متجزّئة إلى أجزاء منفصلة متجاورة متعاقبة لا متصلة مستمرة، لكان لكل جزء منها جزء من المسافة هي النقاط المتعاقبة، و لكل من تلك النقاط آن من الآنات المتعاقبة.

[ص ۸۶، س ۱۸ / ص ۱۰۸، س ۱۰]

قوله: «و إلّا لم ينعدم أجزاء الحركة»: أي و إن كانت علة الحركة أمرا ثابت الذات غير سيال، لم ينعدم أجزاء الحركة جزءاً بعد جزء، لأنّ معلول الثابت ثابت.

۱. نسخه اصلی: واحد

[ص ٨٤، س ١٩ / ص ١٠٨، س ١١]

قوله: ولعدم تغيره: أي لعدم تغير العقل المحض؛ و الأمر المباشر للحركة و هي الطبيعة السارية في الجسم أمر متغير. و التقييد بـ«المحض» لإخراج النفس قبل اتحادها بالعقل الفعال. و التقييد بـ«المباشر» لإخراج المحرك لا بالمناشرية مل بالتشويق مثلا.

[ص ۸۵ س ۱ / ص ۱۰۸، س ۱۲]

قوله: «إذ الأعراض تابعة»: فالحركة للكرنها عرضاً لتابعة للنجوهر و هو الطبيعة؛ فلابد من كون الأمر المباشر للحركة شيئا قابلا للتغير بحكم السنخية بين العلة و المعلول و التابع و المتبوع، و هو الطبيعة و هو الفاعل للحركة؛ و أمّا القابل للحركة فهو الجسم بما هو جسم أي بما هو جوهر مركب من الهيولي و الصورة الجسمية فقط. و قوله: «فالجوهر الصوري المسمى بالطبيعة» نتيجة لما تقدّم.

[ص ۸۵، س ۸ / ص ۱۰۹، س ۱]

قوله: دو تجدد ما هي مبدأ له: أي تجدد ما كانت الطبيعة مبدأً له يـوجب تجددها.

[ص ۸۵، س ۹ / ص ۱۰۹، س۳]

قوله: «و لا يكفي في استناد المتجدد إلى الثابت فرض سلسلتين»: قــــــال المصنف في مبحث الحركة من الأسنار بهذه العبارة: «فإن قبل إنّهم صحّحوا استناد المتغير كالحركة إلى الثابت كالطبيعة – على زعمهم – بأن أثبترا في كل حركة سلسلتين: إحداهما سلسلة أصل الصركة، و الأخرى سلسلة منتظمة من أحوال متواردة على الطبيعة كمراتب قرب و بعد من الغاية؛ قالوا: فالثابت كالطبيعة مع كل شطر من إحدى السلسلتين علة لشطر من الأخرى و بالعكس لا على سبيل الدور المستحيل؛ كما ذكروه في ربط الحادث بالقديم».

ثم قال: «أقول: هذا الوجه غير كاف في استناد المتغير إلى الثابت و ارتباط الحادث بالقديم؛ فإنّ الكلام في العلة الموجبة للحركة لا في العلة المعدة لها؛ و لابد في كل معلول من علة، ففرض السلسلتين نعم العون على وجود أمور مخصصة لأجزاء الحركة العارضة للمادة المستعدة لها؛ و كلامنها في العلة الموجبة لأصل الحركة، فإنّ الحركة معلولة، و كل معلول لابد له من علة لاتنفك و لاتتأخر عنه زمانا؛ و لو كان كل من السلستين علة للأخرى يلزم تقدم الشيء على نفسه».

[ص ۸۵ س ۱٦ / ص ۱۰۹، س ۱۲]

قوله: • و الطبيعة ما به يخرج»: أي ما فيه الحركة.

[ص ۸۵ س ۱٦ /ص ۹ ۹ ۱ ، س ۱۲]

قوله: دفالتركيب بينهما اتحاديه: أي التركيب بين المادة و الطبيعة التي هي بمنزلة الصورة.

[ص ۸۵، س ۱۹ / ص ۱۰۹، س ۱۵]

قوله: «و أيضاً الطبيعة إذا وجدت في الجسم فليست تفيد الحركة فيه»: بل هي المتحركة لا المفيدة للحركة بالدليل الذي ذكره؛ فهذا دليل آخر لإثبات التجدد في نفس الطبيعة.

[ص ۸٦، س ٣ / ص ١٠٩، س ١٧]

قوله: «فإذن يستتبع وجودها وجود الحركة»: نتيجة للدليل المذكور. و قوله: «وجودها» بالنصب مفعول مقدم. و قوله: «وجود الصركة» بالرفع فاعل لقوله: «يستتبع» أي فالحركة لازم لوجود الطبيعة تابع له معلول له بل الكل معلول لم الكل

[ص ۸٦، س ٤ / ص ١١٠، س ٣]

قوله: دو قد يوجد مبدأ أعلى من الطبيعة في الجسم يتبع وجوده وجود قوى»: غرضه أنّه قد يوجد في بعض الأجسام مبدأ أعلى من الطبيعة هو النفس و له قوى يصدر عنها أفعال؛ و تلك القوى تابعة لوجود هذا المبدأ مستندة إليه استناد الأشكال و الألوان و الكيفيات إلى الطبيعة، لكن ليست تلك القوى معاليل للنفس و ليست النفس فاعلة لها، بل هي تابعة لوجود النفس تبعية اللازم للملزوم لا تبعية المعلول للعلة، كما أنّه ليس الشكل و اللون و الكيفية المستندة إلى الطبيعة معلولة لها بل هي تابعة لوجودها؛ و إلّا فالمبدأ الأصلي للتلك الآثار في ذوات الأنفس هو النفس؛ فلو كانت تلك الآثار معلولة للنفس، لنسبت إليها فيقال: شكل نفساني و لون نفساني و كيف نفساني؛ فعلم من هذا أنّ المادة تستعد لوجود هذه الأشياء و كلها من القوى التابعة لوجود الطبيعة بإفاضة الفاعل؛ و الفاعل في الكل شيء النفس و الآثار التابعة لوجود الطبيعة، بعضها قبل بعض؛ فالمتقدم على تلك الآثار هو الطبيعة، و المتقدم على القوى هو النفس؛ و لهذا التقدم ذهب الوهم الآثار هو الطبيعة، و المتقدم على القوى هو النفس؛ و لهذا التقدم ذهب الوهم إلى أنّ المتقدم هو الفاعل.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة وافية بالمقصود قريبة مما ذكرناه. و
 الحاصل أنّ النسبة ليست دليلا على الفاعلية.

[ص ۸٦، س ۱۱ / ص ۱۱۰، س ۱۰]

قوله: «و الفرق بين القبيلتين كالفرق بين الحركة التوسطية و الحركة القطعية»: فإنّ النفس بالقياس إلى الطبيعة كالحركة التوسطية بالقياس إلى الصركة القطعية. و هكذا النفس بالقياس إلى قواها و الطبيعة بالقياس إلى آثارها كالحركة التوسطية بالقياس إلى الحركة القطعية.

[ص ۸۲، س ۱۵ / ص ۱۱۰، س ۱۵]

قوله: دو يوجد لها حد جامع»: الصحيح «و لم يرجد» بحرف النفي كما في بعض النسخ؛ و أمّا النسخة المحذوف فيها حرف النفي فالفعل مجزوم عطفا على مدخول «لم» في قوله: «و لو لم يكن».

[ص ۸۱، س ۱۱ / ص ۱۱۰، س ۱۱]

قوله: «أو بالعكس»: هذا إذا كانت الحركة في التضعف.

[ص ۸۱، س ۱۷ / ص ۱۱۰، س ۱۷]

قوله: ولزم خلوّ المادة عن صور العناصر كلها في زمانه: قال الحكيم السبزواري هو زمان الخلو عن الواسطة.أقول: أو هو زمان الانتقال من آخر مراتب الاشتداد في صورة إلى أول مراتب الضعف في أخرى، أو زمان الانتقال من أحد الضدين إلى الآخر.

[ص ۸۷، س ۷ / ص ۱۱۱، س ۹

قوله: دو أمّا في الحركات النفسانية»: سواء كانت في ذاتها و جوهرها من مرتبة إلى مرتبة أخرى، أو في حالة أو صفة عرضية نفسانية.

[ص ۸۷ س ۱۱ / ص ۱۱۱، س ۱۱]

قوله: «و لعلك تقول حسيما نظرت في كلام بعض الحكماء»: هذا إشكال ناظر إلى قسوله: «ففي الصركات الانتقالية الإرادية تفعل النفس حركة الانتقال باستخدام الطبيعة».

[ص ۸۷ س ۱۵ / ص ۱۱۱، س ۱۵]

قوله: وهي غير الطبيعة الموجودة في بسائط العناصر ومركباتهاه: لأنّها شأن من شئون النفس و مرتبة نازلة منها. و قوله: «بمعنى أنّ النفس نازلة إليها» تفسير و توجيه للاتحاد.

[ص ۸۸، س ۲ / ص ۱۱۲، س ۲]

قوله: «و إنّما يقع بسببها الإعياء أو الرعشة»: فالإعياء و الرعشة إنّما هما من ناحية الطبيعة الثانية و معارضتها لمراد النفس و مطلوبها؛ و الطاعة و الانقياد و الوقوع تحت التسخير إنّما هي من جانب الطبيعة الأولى و موافقتها لمراد النفس و مطلوبها؛ فلايصبح قول القائل بأنّه لو كانت الطبيعة خادمة للنفس فاعلة لخلاف مقتضاها طاعة للنفس لما وقع الإعياء و ما حدثت

الرعشة، لأنّ الأمر كما قال لو كانت هناك طبيعة واحدة.

[ص ۸۸ س ۷ / ص ۱۱۲ س ۷]

قوله: «التجأوا إلى نفي تجرد النفس و خلع صور الاستطقسات في المركب»: قال الحكيم السبزواري في هذا المقام ناظرا إلى قول المصنف و بعض القائلين بهذا التركيب بهذه العبارة: «فلمًا لم يحصلوا اعتبار المادة و أنّها بما هي مادة مبهمة واحدة لا تعين فيها فضلا عن التعينات الأربع، قالوا بخلع صور العناصر في المركبات».

أقول في توضيح المقام: أي إنَّهم لما تصوَّروا أنَّ المادة إنَّما هي مادة بما هي متعينة، قالوا بخلع صور العناصر، لأنّ وجود صور العناصر المتخالفة المتضادة مانع عن التعين؛ لكنًا نقول بأنّ المادة إنّما هي مادة بما هي مبهمة؛ و أنّ صور العناصر اجتمعت فيها متفاعلة ممتزجة منكسرة متبدلة إلى صورة واحدة جامعة بوحدتها لخصوصيات العناصر عارية عن تعيناتها. و أمّا نفى تجرد النفس فلغفلتهم عن أنّ للنفس منقاما في أصبل ذاتها و جوهرها العقلى، و مقاماً في الطبع، و أنّ لكل من المقامين حكما خاصا به؛ أو أقرل: إنّهم التجأوا إلى نفى تجرد النفس لامتناع وقوع التركيب الاتحادى بين المجرد و المادي، و إلى خبلع صبور الاستطفسات في المتركبات لاستناع اجتماعها مع الصورة النوعية النفسية؛ و كلا القولين خبط و خطأ ناش عن عدم التفرقة بين اعتبار المادة بما هي متعينة، و اعتبارها بما هي مبهمة؛ و الغفلة عن أنّ التركيب الاتحادي بين النفس و البدن إنّما هو بلحاظ كونه مادة بالاعتبار الثاني، و عن عدم التفرقة بين اعتبار النفس بما هي مقومة للبدن مدبرة له و اعتبارها في أصل ذاتها و جوهرها العقلي؛ و الخفلة عـن أنّ الاتحاد بينها و بين البدن إنَّما هو بالاعتبار الأول.

[ص ۸۸ س ۱۸ / ص ۱۱۳ م ۲

قوله: دلوكان بالاستقلال: أي لو كانت القوى علة مستقلة للحياة. ثمّ التقييد

بالطبيعي فى قوله: «و أمّا سبب الموت الطبيعي» للتنبيه على أنّ الكلام فى الموت الطبيعي للتنبيه على أنّ الكلام فى الموت الطبيعي العارض الزمان المعهود لبقاء حياة غالب الأفراد، لا في الموت الاخترامي العارض بسبب المرض أو اختلال الآلة أو القتل أو سائر العلل و الأسباب القاسرة القاطعة للحياة في غير الوقت المعهود.

## [ص ۹۰، س ۲ / ص ۱۱٤، س ۲]

قوله: وعلى عكس ما تخيلوه: أي سبب الموت هو سبب الحياة في الحقيقة بالوجه الذي قرره بقوله: «لأنّ الصرارة ...». و قوله: «فكلّما تحللت مادة الحيوان و النبات» بيان لسرّ كون سبب الموت سبب الحياة بأنّه كلما تحللت مادة الحيوان و النبات أعدّها الله تعالى بانضياف مادة أخرى إلى المادة المتحللة؛ فصار فعلها أقوى من المادة الأولى لأنّها المادة الأولى مع الزيادة أي الزيادة على القدر الباقى من المادة الأولى بعد التحلل.

## [ص ۹۰، س ۸ / ص ۱۱۶، س ۱۲]

قوله: وكالنفس النباتية ه: فإنّ بقاءها ببقاء المادة لا محالة لعدم احتمال تجردها، لكن لا على سبيل التناسخ و انتقال النفس النباتية من مادة إلى مادة أخرى، بل بتعاقب مادة بعد مادة على سبيل الانضياف \_كما قرّره \_و إليه أشار بقوله: «من غير تناسخ» و هذا حال النفس النباتية.

وأمّا النفس الإنسانية فاستغناؤها عن المادة بذاتها و بذات مقيمها.

و أمّا النفوس الحيوانية ففيها سرّ آخر و هو اعتقاده بالتجرد البرزخي لها، كما قال الحكيم السبزواري.

## [ص ۹۱، س ۳ / ص ۱۱۵، س ۷]

قوله: «كطاعة طبايع السماء و الأرض للبارئ»: تشبيه البارئ ـ عن اسمه ـ بالنفس في كون الأرض و الأرضيات مقهورة له تعالى كرها، و كون السماء

١. نسخه اصل: بقائها.

و السعاويات مقهورة له طوعاً، تشبيه لطيف؛ فهما بالنسبة إليه تعالى كالطبيعة المقهورة للنفس كرهاً، و الطبيعة المقهورة لها طوعاً. و قوله: «و أمّا قوله تعالى ...» فلتصحيح كون الأرض مقهورة له تعالى طوعاً أيضاً، المستفاد من قوله تعالى: ﴿قَالتا أَتينا طائعين﴾ ' بأنّ ذلك بعد حصول الاستعدادات و وصولها إلى الغايات و الكمالات لا قبله.

[ص ۹۲، س ۲ / ص ۱۱٦، س ۷]

قوله: «لا بما هي ثابتة في العقل»: أي لا بما هي مفاهيمها الذهنية ثابتة في عقلنا أو بما هي بحقائقها العقلية ثابتة في العقل الكلي؛ فإنّ مفهوم الصركة في الذهن أمر ثابت و لذا ليست الحركة حركة بالحمل الشائع بل بالحمل الأوّلي؛ و كذا حقيقتها حقيقة ثابتة في العقل الكلي لا سيالة.

و أمّا قوله: «أو مرتبطة بأمر ثابت» ففيه و جهان:

الأول أنّ الحركة أو المتحرك من حيث هو متحرك مرتبط بأمر ثابت عقلي هو الحركة التوسطية، و الحركة التوسطية ــو هي كون الشيء أبدا ما بين المبدأ و المنتهى ــأمر ثابت؛

و الثاني أنّ الحركة أو المتحرك من حيث هو متحرك مرتبط بأمر ثابت عقلى هو رب النوع.

[ص ۹۲، س ۱۳ / ص ۱۱٦، س ۱۷]

قوله: دفزمان حدوثه بعينه زمان بقائهه: إذ ما كان وجوده تدريجيا فبقاؤه عين حدوثه، إذ ليس له آن و زمان يقف فيه و يسكن.

[ص ۹۲، س ۱۸ / ص ۱۱۷، س ۲]

قوله: «أنّ موضوع الإمكان»: أي الإمكان الاستعدادي، إذ هو الذي يـنعدم مـع الفعل.

۱. سوره فصلت، آیه ۱۱.

[ص ۹۲، س ۱۸ / ص ۱۱۷، س ٦]

قوله: «ان يكون مبدعا»: هو الهيولي الأولى.

[ص ۹۲، س ۱۸ / ص ۱۱۷، س ٦]

قوله: «و إلّا لسبقه إمكان آخره: لأنّه إن لميكن مبدعا كان حادثا، و كل حادث مسبوق بالإمكان.

[ص ۹۳، س ۱ / ص ۱۱۷، س ۷]

قوله: دفله سببه: لأنّ ما لا سبب له دام وجوده و استحال عدمه، إذ ما ثبت قدمه امتنع عدمه. و قوله: فأخطأ من قال: «إنّ القوة متقدمة على الفعل في العالم» نتيجة لقوله: «و هذا الإمكان الذي ينعدم مع الفعل فله سبب و سبب الإمكان هو ما به يستعد الهيولي لقبول صورة حادثة» و هذا السبب حادث كما قال: «و سبب الإمكان لا محالة يكون حادثا» و هو صورة سابقة على الصورة اللاحقة؛ لأنّه لو كان قديما كان الأمر المستعدله قديما مع أنّه حادث بحدوث الاستعداد.

قال المصنف في مبحث الإمكان من كتاب الأسفار بعد قوله: «ثم قد يطلق الإمكان و يراد به الإمكان الاستعدادي» بأسطر: «و هو ليس من المعاني العقلية الانتزاعية التي لا حصول لها في خارج العقل كالسوابق من معاني الإمكان، بل إنّه مما يحدث بحدوث بعض الأسباب و الشرائط ...» و قوله: «فإمكان وجود الصورة ...» تمهيد لدفع الشبهة المذكورة بقوله: «فانفسخت شبهة من قال ...»؛ و حاصله أنّ تلك الصفة الموجودة في الهيولى إنّما تكون صفة لها لا مطلقا، بل من حيث إنّها إمكان لوجود الصورة؛ فهي مضافة إلى الصورة المعقولة معها الموجودة معه في الذهن؛ فليست الصورة معدومة الصورة المعقولة من الأمورة في الذهن. و هذا الوجود الذهني كاف لصحة الإضافة و خصوصا أنّ الإمكان المضاف إلى الصورة نفسه من الأمور الضعيفة الوجود؛ و أيضاً الصورة و إن كانت صعدومة في عالم الاستعدادات و

الحركات إلَّا أنَّها موجودة في عالم المثال و ما فوقه.

[ص ۹۳، س ۱۰ / ص ۱۱۸، س ۲]

قوله: وو لوكانت بالقياس إلى الوجود مطلقاًه: أي إنّها أي السعة فعل بالقياس إلى وجود نفسها و ليست قوة بالقياس إلى مطلق الوجود. و لو كانت قوة بالقياس إلى مطلق الأولى.

[ص ۹۳، س ۱۲ / ص ۱۱۸، س ۳]

قوله: ولا يكون معرّاة عن الصوركلها: إذ ليس للهيولى وجود مستقل منفرد عن كافة الصور؛ فالهيولى و إن كانت في نفسها قوة محضة و أمرا عدميا إلّا أنّها في الواقع و في نفس الأمر لاتكون معرّاة عن الصور كلها.

[ص ۹۳، س ۱۳ / ص ۱۱۸، س ٥]

قوله: وفعلمه: أي فعلم ـ من قرلنا أنّ السعة فعل بالقياس إلى وجودها، و أنّ الهيولي الأولى مع كونها في نفسها أمرا عدميا و قرة محضة لاتكون معراة عن مطلق الصور - أنّ الصورة متقدمة على الهيولي و أنّ الفعل متقدم على القوة. و توصيف الهيولي بالأولى ليس بمعنى أنّها مستقلة بالوجود أولاً وقبل كل أمر حادث فيها؛ بل أنّه لتميزها عن الهيولي الثانية. فقوله: «إلّا أنّها لا تكون معراة عن الصور كلها» استثناء لقوله: «و لو كانت بالقياس إلى الوجود مطلقا لكانت قوة محضة كالهيولي الأولى» بأنّه ليس كذلك؛ فإنّ الهيولي لاتكون معراة عن الصور كلها حتى تكون قوة بالقياس إلى الوجود مطلقا؛ بل الهيولي مع صورة موجودة فيها مستعدة لقبول صورة أخرى.

و قوله: «فعلم أنّ القوة ليست متقدمة على الفعل مطلقا» نتيجة لقوله: «إلّا أنّها لاتكون معراة عن الصور كلها ...» فالهيولى دائماً متقومة بصورة هي جهة الفعلية، لأنّها لا تقوم بذاتها أبداً، بل تحتاج إلى جوهر يقوم فيها هو الصورة؛ و ذلك الجوهر يجب أن يكون بالفعل صتى يستعد لشيء، فإنّ الليس المطلق غير قابل لشيء.

فهذا أحد الدلائل على تقدم الفعل على القوة.

و قوله: «ثم البرهان ...» دليل ثان.

و قوله: «و قد علمت ...» دليل ثالث.

و قوله: «على أنّ الفعل يتصبور بذاته» دليل رابع.

و قوله: «كما قيل في الإيجاب و السلب» تنظير للمسألة بأنّ الإيجاب يتصور بذاته و السلب يتصور بالإيجاب.

و قوله: «و أيضاً الفعل كمال ...» دليل خامس و سادس.

[ص ٩٤، س ١٣ / ص ١١٩، س ٦]

قوله: «و لا أن يكون إمكان الشيء إمكانا لوجود شيء آخره: هذا حكم كلي في باب الإمكان؛ و أمّا انطباقه على هذا المورد فهو أنّ النفس إذا كانت لا في المادة فليس إمكان المادة إمكانا لوجود النفس المباينة لها في الوجود؛ أو يقال: إنّه إذا لميكن الإمكان الموجود في المادة إمكانا لوجود النفس فكيف يكون إمكانا لوجودها.

[ص ۹٤، س ١٦ / ص ١١٩، س ٨]

قوله: دعلى وجه يلزم وجودها وجود أمر مفارق»: و هذا كالصورة البشرية الإنسانية الفائضة على المادة، فإنّها ملزومة لوجود أمر مفارق هو النفس. هذا إذا كانت النفس في الفطرة و أوان الحدوث جوهرا مجردا كما زعموا؛ و أمّا إذا كانت النفس في أول الفطرة و أوان الحدوث جوهرا ماديا فالأمر سهل؛ و إليه أشار بقوله: «و أمر النفس ليس كما تصوره ...».

[ص ٩٤، س ١٧ / ص ١١٩، س ٩٤]

قوله: دوكما أنّ سلسلة المعقولات البادئة »: أي الأمور المعقولة من الأشياء أو لاّ و ثانياً و ثالثاً على حسب قوة وجودها و ضعفه؛ فالمعقول من الإنسان أو لاً صورة ذاته و ماهيته، ثم جوهريته و جسسيته و حيوانيته و نباتيته و جماديته بالترتيب حتى ينتهي الأمر إلى الهيولى الحاملة لتلك المسورة، و
منها إلى الهيولى المطلقة؛ أو المراد «بالمعقولات البادئة» العقل ثم النفس ثم
الجسم ثم الهيولي فإنّها موجودات عينية تحصل صورها المقلية في النفس
على الترتيب الواقع عليه الوجود؛ لكن التفسير الأول أوفق بقوله: «فكذلك
سلسلة المحسوسات العائدة» فإنّ فيه دلالة واضحة على أنّ المراد ترتيب
المعقولات في النفس نزولا، كترتب المحسوسات فيها صعودا.

[ص ٩٤، س ١٨ / ص ١١٩، س ١١]

قوله: «يكون معسوس الوجود بالقوة»: و ذلك لضعف المعقرلية كمال الهيرلى فإنّها محسوسة في عين كونها معقولة. و قوله: «بالقوة» متعلق بقوله: «محسوس».

[ص 90، س ٤ / ص ١١٩، س ١٦]

قوله: دفيكون حاساً و محسوساً: أي في مقام الحس، فإنّ النفس في مقام الحس تستحد بالمحسوسات في حاس و محسوس؛ كما أنّها تتحد بالمعقولات في مقام العقل و هي عقل و معقول.

[ص ۹۵، س 7 / ص ۱۱۹، س ۱۸]

قوله: وفي طريقهم،: و هي اعتقادهم بتجرد النفس حدوثا و بقاءً.

[ص ٩٥، س ٧ / ص ١٢٠، س ١]

قوله: ديستدعي وجود صورة مدبرة لهاه: و هــذا الاســتدعاء بــالذات؛ و أمّـا استدعاء المادة بإمكانها للجوهر العقلى المسمى بالنفس فبالعرض.

[ص ٩٦، س ٣ / ص ١٢١، س ٢]

قوله: «وجود بين قوة محضة و فعل محض»: أمّا باعتبار نفس الحركة، فلأنّها حصول تدريجي، و الحاصل بالتدريج قد حصل منه شيء و بقي منه شيء آخر؛ و أمّا باعتبار أنّ الغاية المطلوبة و ما إليه الحركة أمر منتظر الوقوع و المتحرك في المسير إليه و القرب منه يسيرا يسيرا، فكلما قرب منه و نحى نحوه فكأنّه حاز منه شطرا؛ و كلما بعد منه و هو بصدد الوصول إليه فكأنّه ما وجده.

[ص ٩٦، س ٥ / ص ١٢١، س ٤]

قوله: «كما علمت من طريقتنا»: من أنّ الطبيعة متحركة في ذاتها و جوهرها. [ص ٩٦، س ٦ / ص ١٢١، س ٦]

قوله: «كالإمكان و نظائره»: فإنّ الإمكان ممكنية الشيء لا الشيء الممكن.

[ص ۹۲، س ۱۰ / ص ۱۲۱، س ۱۰]

قوله: «لا السواد»: بل التسود.

[ص ٩٦، س ١٢ / ص ١٢١، س ١٣]

قوله: «فيما بين كل طرفين»: أي المبدأ و المنتهى، أو فيما بين كل نوع و نوع أنواع غير متناهية، لقبول المتصل انقسامات غير متناهية. و كونها بالقوة معناه عدم تميز كل نوع عما يليه، لشدة اتصال الحركة؛ فتلك الأنواع هي الدرجات و المراتب التي لكل منها حد خاص، و الحدود معان منتزعة عنها.

و قوله: «أمرا واحدا بالشخص» كناية عن ذاته الشخصية الباقية من أول العمر إلى آخره.

[ص ۹۲، س ۱۵ / ص ۱۲۱، س ۱۷]

قوله: دواحدا بمعنى الاتصال»: و الواحد بمعنى الاتصال في عين وحدته الشخصية الثابتة في كل حال ينقسم إلى درجات و مراتب لكل منها معنى و حدّ خاص؛ و هذا لاينافي الوحدة الشخصية، خصوصا إذا كانت الوحدة الاتصالية بحسب قوته الطبيعية السارية في جسمه.

قال المكيم السبزواري: «و من هذا تستنبط الحركة الجوهرية و الاعتراف بها من هذا القائل».

[ص ۹٦، س ۱۷ / ص ۱۲۲، س ۳]

قوله: «و القائل بالاشتداد الكيفي ...، فهذا الحكم جار أيضاً في الصركة و

الاشتداد الجوهري

[ص ۹۷، س ۱ / ص ۱۲۲، س ۵]

قوله: دبأنّ الكون في الوسط ليس أمرأ مبهماًه: لأنّـه كون التسيء المـتحرك المتشخص بعوارضه، فهو مضاف إلى أمر شخصي كالإنسان المـضاف إلى زيد. هذا، مضافاً إلى أنّ الكون في الوسط غير الكون العام.

و قوله: «لا جزء بالفعل» تثبيت للوحدة.

و قوله: «فإذا جاز في الكيف ...» استنتاج لما هو بصدد إثباته من الاشتداد في الجوهر بأنّ الملاك في كليهما واحد.

[ص ۹۷، س ۱۰ / ص ۱۲۲، س ۱۵]

قوله: «إمكان أنواع جواهر غير متناهية بالفعل»: قال المحقق اللاهيجي شارح التبريد في هذا المقام ناظرا إلى كلام الشيخ في طبيعيات الشفاء بهذه العبارة: «وقد بيّنه في الطبيعيّات بأن قال: لأنّها إذا قبلت الاشتداد و التنقص، فلايخلو إمّا أن يكون الجوهر وهو في وسلط الاشتداد و التنقص يبقى نوعه أو لايبقى؛ فإن كان يبقى، فما تغيرت الصورة الجوهرية البتة، بل إنّما تنفير عارض للصورة فقط؛ فيكون الذي كان ناقصا فاشتد قد عدم، و الجوهر لم يعدم؛ فيكون الذي كان ناقصا فاشتد قد عدم، و الجوهر الم يعدم؛ و الجوهر المارض الذي كان ناقصا فاشتد قد عدم، و الجوهر المارض الذي كان ناقصا فاشتد قد عدم و الجوهر لم يعدم.

ثم قال: و إن كان الجوهر لايبقى مع الاشتداد فيكون الاشتداد قد حل جوهرا أي المادة [أقول: و ذلك لأنّ المفروض زوال الصورة و فساد الجوهر بزوالها و أنّ الباقي هو المادة].

ثم قال: و كذلك في كل آن يفرض للاشتداد يحدث جوهر آخر و يكون الأول قد بطل، و يكون بين جوهر و جوهر [أي بين الجوهرين الصاملين للصورة، الذين فسد الأول منهما و حدث الثاني] إمكان أنواع جوهرية غير متناهية بالقوة، كما في الكيفيات.

[أقول: أي إمكان أنواع جوهرية غير متناهية تلك الأنواع أنواع جوهرية بالقوة؛ أمّا الإمكان، فمعلوم لأنّ الهيولى شأنها القبول؛ و أمّا عدم التناهي، فلأنّ الحركة متصلة و المتصل قابل للانقسامات الغير المتناهية، أو لأنّ الهيولي قابلة لكل صورة بعد صورة، و القابلية من القابل و الفاعلية من الفاعل المفيض للصورة كلاهما غير متناهيين؛ و أمّا كونها بالقوة، فلأنّ المفروض خلوها عن الصورة النوعية الموجودة في الجوهرين السابق و اللاحق].

ثم قال: وقد علم أنّ الأمر بخلاف هذا، يعني معلوم بالاستقراء و المشاهدة أنّ صورة نوعية إذا أفسدت تحدث عقيبها بلا فصل صورة أخرى بالفعل.» ـانتهى كلام المحقق الشارح.

ثم شرع في بيان بطلان الحركة الجوهرية بوجه آخر نقلا عن الشيخ في طبيعات الشفاء، و لا حاجة إلى ذكره.

و قال المصنف في مبحث الحركة من كتاب الأسفار في فصل معنون بقوله: «فصل في هدم ما ذكره الشيخ و غيره من أنّ الصورة الجوهرية لايكون حدوثها بالحركة» بهذه العبارة: «حاصل ما ذكروه - كما مرّ - أنّ الصورة لاتقبل الاشتداد، وما لاتقبل الاشتداد يكون حدوثها دفعيا؛ و ذلك لأنّها إن قبلت الاشتداد فإمّا أن يكون نوعها باقيا في وسط الاشتداد أو لايبقى؛ فإن بقي فالتغير لميكن في الصورة بل في لوازمها؛ وإن لميبق فذلك عدم الصورة لا اشتدادها. ثم لابد و أن يحصل عقيبها صورة أخرى؛ فتلك عدم الصعورة المتعاقبة إمّا أن يكون فيها ما يوجد أكثر من واحد أو لايكون؛ فإن وجد فقد سكنت تلك الحركة، و إن لميوجد فهناك صور متعاقبة متتالية آنية الحجود».

و قال في موضع آخر من مبحث الحركة معنون بقوله: «تنبيه و توضيح» في الفصل المعنون بقوله: «فصل في تحقيق وقوع الحركة في كل واحدة من هذه المقولات الخمس»: «و أمّا الذي ذكره الشيخ و غيره في نفي الاشتداد الجوهري من قولهم: لو وقعت حركة في الجوهر و اشتداد و تضعّف و ازدياد و تنقص، فإمّا أن يبقى نوعه في وسط الاشتداد مثلا، أو لايبقى؛ فإن كان يبقى نوعه فما تغيرت الصورة الجوهرية في ذاتها بل إنّما تغيرت في عارض فيكون استحالة لا تكوّنا؛ وإن كان الجوهر لايبقى مع الاشتداد مثلا، فكان الاشتداد قد أحدث جوهرا آخر؛ وكذا في كل آن يفرض للاشتداد يحدث جوهر آخر إمكان أنواع جواهر غير متناهية بالفعل، و هذا محال في الجوهر؛ و إنّما جاز في السواد و الحرارة حيث كان أمر موجود بالفعل أعني الجسم؛ و أمّا في الجوهر حركة» - عيث كان أمر موجود بالفعل أعني الجسم؛ و أمّا في الجوهر حركة» - فلايصح هذا؛ إذ لا يكون هناك أمر بالفعل حتى فرض في الجوهر حركة» - فلايصح كلامه.

أقول: إنّا نقلنا كلام الشيخ في الشفاء بنقل كلام المحقق اللاهيجي، و نقلنا أيضاً كلام المصنف في هذا المقام من كتاب الأسفار، و ليس في كلام الشيخ في طبيعيات الشفاء و لا في ما نقله المحقق عن الشيخ في كتاب الشوارق لفظ «بالفعل» في قوله: «إمكان أنواع جوهرية غير متناهية بالفعل» و إنّما الموجود في عبارات الشيخ و المحقق لفظ «بالقرة» و لذا قال بعض أصحاب الحواشي إنّ قوله: «بالفعل» قيد للإمكان لا لعدم التناهي.

و قال الحكيم السبزواري في التعليقة: «قوله: «غير متناهية بالفعل» متعلق بدالإمكان» لا بدأنواع جواهر»، لأنّ أفراد ما فيه الصركة بالقوة مادام متحركا». ثم قال: «أو متعلق بدعدم التناهي» و فعليته بسبب ماهيات الجواهر النوعية؛ كيف، و إذا كان اختلاف الأعراض موجبا للقسمة الفعلية الخارجية، كان اختلاف الماهيات موجبا بطريق أولى، لكن الماهية انتزاعية» دانتهى كلامه.

أقول: فيما ذكره \_قدس سره \_نظر: أمّا أولاً فليس المقصود من الأنواع

الجوهرية ما كانت من سنخ الجوهر الصوري المفروض وقوع العركة فيه؛ لأنّ المفروص بطلان الجوهر الصوري في كل آن و عدم بقائه، بل المقصود الأنّ الفرى الواقعة بين الجوهر الفاسد و الجوهر الصادث، و أنّ تلك الأنواع هي المادة العارية عن الصورة الفاسدة أولاً و الصورة العادئة ثانيا، و هي أمر بالقوة و هو المحذور؛ و أمّا ثانيا فلأنّ لم يقل أحد ـ لا الشيخ و لا غيره ـ بأنّ الأنواع الغير المتناهية موجودة بالفعل لاستحالة ذلك عقلا فقوله: «بالفعل» إمّا سهو من قلم الناسخ أو هو قيد للإمكان كما قاله هو و بعض أصحاب الحواشي.

[ص ۹۸، س ۷ / ص ۱۲۳، س ۱٤]

قوله: «و خصوصا عند من يقول ...»: لأنّه لو كان متصفا به، كان تحصيلا للحاصل. و لمّا كان متحركاً فيه فالاتصاف بعد تمام الحركة؛ فالمتحرك عند هذا القائل خال عمّا فيه الحركة مع أنّه متحرك و المتحرك لابد و أن يكون متشخصا؛ و ما فيه الحركة من لوازم التشخص مع كونه فاقدا له؛ أو المقصود أنّ المتحرك عند هذا القائل لابد من كونه ذا كمية ما و كيفية ما مع كونه غير متصف بفرد من أفراد هما؛ فالجمع بين الأمرين أعني الوجدان و الفقدان هو الاتصاف بالأمر المبهم و عدم الاتصاف بالفرد المعين.

[ص ۹۹، س ۱ / ص ۱۲۲، س ۱۳]

قوله: «أو من جهة الاشتباه بين صفة الوجود»: و زعـمهم أنّ الرجــود صـفة خارجية كالبياض العارض للجسم.

[ص ۹۹، س ۷ / ص ۱۲۵، س ۱]

قوله: دمع أمر واحد بالعدد»: لفظ «مع» هنا بمعنى الواو أي و إلى أمـر واحـد. بالعدد.

[ص ۹۹، س ۱۲ / ص ۱۲۵، س ۱۱]

قوله:«إمّا لأجزاء الغذاء إلى الداخل أو لأجزاء المغتذي إلى الخارج»: الأول للنمو و

الثاني للذبول.

[ص ۱۰۰، س ۲ / ص ۱۲۵، س ۱۸]

قوله: «لكانت الحركة في المقدار ممتنعة»: لأنّ المتحرك لابد فيه من أمر ثابت و أمر فيه الحركة؛ فلو كان الجسم نفس الاتصال الجوهري و كان متحركاً، فما الأمر الثابت؟

[ص ۲۰۰، س ۱۱ / ص ۱۲۱، س ۷]

قوله: «له وجود واحد»: و لهذا الرجود درجات و حدود متفاضلة.

[ص ۱۰۱، س ۸ / ص ۱۲۷، س ٦]

قوله: دجسم فقطه: أي الجسم بشرط لا و هو الجسم بما هو جسم، أي مؤلف من الهيولي و الصورة الجسمية فقط. و الجسم بهذا المعنى أي الجسم العاري عن الصورة النوعية غير موجود في الخارج.

[ص ۲۰۱، س ۱۰ / ص ۱۲۷، س ۹

قوله: «و الثاني فرد مركب»: لأنّه الجسم بشرط شيء، و هو فرد من الجسم موجود في الخارج.

[ص ۱۰۱، س ۱۲ / ص ۱۲۷، س ۱۱]

قوله: دفعا هو جزء ماهية زيد لايكون معمولاء: لأنّ الجزء هو المأخوذ بشرط لا، و أمّا المأخوذ لا بشرط فهو ليس بجزء، بل هو متحد مع الصورة و هما معا النوع؛ و النرع المأخوذ لا بشرط هو الشخص؛ فالباقي هو هذا الجسم المأخوذ بشرط لا الذي هو جزء ماهية زيد، و ليس محمولاً عليه؛ و أمّا المبسم المأخوذ لا بشرط و الجسم المأخوذ بشرط شيء فهما غير باقيين؛ أمّا الثاني فلأنّه الفرد و الفرد متبدل؛ و أمّا الأول فلأنّه الجنس و الجنس صادق على الكثرات المختلفات المتبدلات، فهو متبدل.

[ص ۱۰۱، س ۱۲ / ص ۱۲۷، س ۱۱]

قوله: «و ما هو محمول لايكون جزءاً...»: لأنَّ الجــزه ليس مــحمولا، و إذ ليس

جزءاً فهو متحد مع الكل المتبدل، فليس باقيا. فالحاصل أنّ الجسم بالمعنى الذي هو به جنس، أي الجسم المأخوذ لا بشرط يصدق على الجسم بالمعنى الثاني المأخوذ بشرط شيء، و هو الفرد المركب من الجنس و الفصل؛ فزيد جسم بهذا المعنى، إذ هو مركب من الجسم الجنسي و الفصل المتحدين في الوجود الخارجي؛ و أمّا الجسم الذي لم يصدق على زيد، فهو الجسم المأخوذ بشرط لا الذي هو مادة؛ فالجسم الذي هو جزء ماهية زيدأي الجسم المأخوذ بشرط لا لايكون محمولا على زيد، إذ الجسم بهذا المعنى المأخوذ بشرط لا جزء ماهية زيد، كما أنّ جزأه الآخر المأخوذ بشرط لا أيضاً هو الصورة؛ و الجزء بما هو جزء لايكون محمولا على الشيء المركب منه و من الجزء الآخر؛ و ما يكون محمولا على زيد، و هو الجسم المأخوذ لا بشرط أي الجسم بالمعنى الجنسي ليس جزءاً لزيد، إذ الجزء بما هو جزء مأخوذ بشرط لا.

فالجسم الغير الباقي هو الجسم المأخوذ لا بشرط المحمول على زيد، و الجسم المأخوذ بشرط شيء الذي هو زيد.

أمّا الجسم المأخوذ بشرط شيء فهو زيد، و زيد متبدل غير باق. و أمّا الجسم المأخوذ لا بشرط فيهو الجنس المحمول على الأنواع المختلفة الصدق عليها، فهو أيضاً غير باق لصدقه على الأنواع المتبدلة. و أمّا الجسم الباقي، فهو الجسم المأخوذ بشرط لا الذي هو جزء ماهية الفرد المركب من المادة و الصورة.

[ص ۱۰۱، س ۱۳ / ص ۱۲۷، س ۱۲]

قوله: «و علم بهذا أنّ ترديده غير حاصره: إذ قوله: «و إن كان المراد بقاء بدنه فليس بدنه باقيا» فيه أنّ البدن و هو الجسم فيه اعتبارات ثلاث و هو باق بأحد الاعتبارات و إن كان غير باق بالآخرين. و قوله: «بل النامي الباقي هو زيد» إن كان لفظ «بل» للترقى، كما قال الحكيم السبزواري، فهو وجه آخر

لبطلان الترديد و عدم حصره بأنّه ليس الباقي البدن و لا النفس، بل الباقي هو الشخص و المتبدل خصوصيات مقاديره.

[ص ۲۰۱، س ۱۵ / ص ۱۲۷، س ۱۵]

قوله: «لا يلزم أن يؤدي إلى تخالف نوعي»: فمن الجائز وقوع الاشتداد في نوع جوهري مع بقاء نوعيته و كذا الاستحالة إلا إذا أدّى الاشتداد إلى حد قد خرج الشيء عن نوعه، كاشتداد النفس في جوهرها إلى أن بلغت مرتبة العقل، و الاستحالة إلى حد الانتقال إلى الضد.

[ص ۱۰۲، س ٤ / ص ۱۲۸، س ٦]

قوله: «فلابد لها من قوة عقلية»: أي لابد للمركات الدورية.

[ص ۱۰۲، س ۵ / ص ۱۲۸، س ۷]

قوله: • و لأنّ حركاتها ... ه: دليل آخر لوجود القوة العقلية للحركات الدورية من جهة الفاية، كما كان الدليل الأول من جهة الفاعل.

[ص ۱۰۲، س ۹ / ص ۱۲۸، س ۱۲]

قوله: دو إمساكها وجذبهاه: الضمير لـ«الأجسام» و المعنى إمساكها الغذاء و جذبها إيّاه؛ أو لـ«الغذاء» من باب إضافة المصدر إلى المفعول. و التأنيث باعتبار كونه مما لايعقل.

[ص ۱۰۲، س ۱۵ / ص ۱۲۸، س ۱۷]

قوله: «و بحسب النوع أمر عقلي»: هو رب النوع.

[ص ۱۰۳، س ۱۱ / ص ۱۲۹، س ۱۵]

قوله: «من تلقاء ذاته»: فالمتحرك هو الجسم، و المحرك هو إمّا الطبيعة أو النفس و هما مغايران للجسم؛ فهذا المتحرك داخل في الحكم الكلي بأنّ لكل متحرك محركا غيره.

[ص ۱۰۳، س ۱۲ / ص ۱۲۹، س ۱۱]

قوله: «يتحرك ضربا من الحركة و يحركه ضربا آخره: أقرل: إن كان المراد بهذا

الضرب من الحركة الحركة الجوهرية أو حركة المحرك بالعرض أي بتبع المتحرك، فالمحرك بالاختيار و المحرك بالطبع كل منهما يتحرك بهاتين الحركتين؛ فالظاهر أنّ المقصود من تحرك الفاعل في المتحرك بالاختيار ضربا من الحركة نوع آخر غير هاتين الحركتين، و هو تحرُّكُه أي تأثّره مما فوقه من العقل، أو تحرّكه في الإرادة بحدوث حالة فيه موجبة لإرادة الحركة.

[ص ۲۰۱۰ س ۳ / ص ۱۳۰ س ۸]

قوله: «أمّا أولاً فلتناهي الأجسام»: فلو كان لكل مـتحرك مـحرك مـتحرك، و لم ينته المحركات إلى محرك غير متحرك، لزم كون الأجسام غير متناهية، إذ المحرك المتحرك لابد من كونه في جسم.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة مفيدة.

[ص ۲۰۶، س ۵ / ص ۱۳۰، س ۱۰]

قوله: وفالمعوك الذي لا يتعرك، تعريكه على ضربينه: إمّا بكونه مفيداً لوجود المبدأ القريب للحركة و هو الواجب المفيد للقوة المحركة في الجسم حجل شأنه و إمّا بكونه غاية و معشوقا للحركات و المتحركات؛ فهو من جهة كونه غاية و معشوقا علة الفاعلية، إذ الغاية علة لعلّية العلة الفاعلية؛ و من جهة إفادة القوة الفاعلة الفاعلية.

[ص ۱۰۶، س ۸ / ص ۱۳۰، س ۱۲]

قوله: «على هذين الوجهين»: فبعضها على سبيل التشويق فقط و بعضها على كلا الوجهين كالواجب تعالى. و المقصود أنّ كل علة غائية تكون عليته على هذين الوجهين أي ليست عليته خارجة عنهما، و إن كان بعضها فاقدة لوجه كالعلة الغائية في تحريك زيد نفسه، فإنّ غايته ليست مفيدة للقوة الفاعلة للحركة.

[ص ۱۰۶، س ۱۱ / ص ۱۳۰، س ۱۷]

قوله: «فلوجوب تخصيص جزئيات العركة»: و التخصيص من شاحية القوة الجرمية.

[ص ۱۰۶، س ۱۲ / ص ۱۳۱، س ۱]

قوله: وفلأنّ شدة القوة»: أي القوة العقلية. فلولا القوة الجرمية المتصدية للتحريك على وجه التعديل و ما هو الأنسب بحال النظام، وقعت الصركة دفعتاً في آن واحد.

[ص ۱۰۶، س ۱٦ / ص ۱۳۱، س ٥]

قوله: وفالكلام فيها كالكلام فيهه: أي فالكلام في قوة الصفارق كالكلام في المفارق أن نسبة هذه القوة الموجودة في المفارق إلى جميع الجزئيات متساوية كنسبة المفارق إليها؛ أو في أنّ شدة القوة توجب وقوع الحركة في آن واحد.

[ص ۱۰۵، س ۷ / ص ۱۳۱، س ۱۲]

قوله: «و التخلخل و التكاثف لا يخلوان من استحالة»: شروع في بيان افتقار المركة الكيفية إلى الحركة الكمية المفتقرة إلى الحركة المكانية بأنّ التخلخل و التكاثف لا يخلوان عن الاستحالة، و الاستحالة لكونها غير دائمة مفتقرة إلى علة حادثة محيلة بالقرب أو البعد في الشيء المستحيل، و القرب و البعد من الشيء لا يحصلان إلا بالحركة المكانية؛ فالحركة الكيفية مفتقرة إلى الحركة المكانية، فالحركة المكانية أقدم من المحية و الكيفية. و هي مستقيمة و المستقيمة لا تتصل بل تنقطع، و السمنديرة متصلة فهي غنية عن غيرها، و الغني أقدم من المحتاج. شم المستقيمة حادثة آخذة من جهة طالبة لجهة أخرى، و الجهة محتاجة إلى محدد، و المسحدد جسم هو موضوع الحركة الوضعية المستديرة؛ فالوضعية المستديرة؛

[ص ۱۰۵، س ۱۷ / ص ۱۳۲، س ۸]

قوله: «و إنَّما هدانا إلى وجوده: أي إلى وجود الزمان.

[ص ۱۰٦، س ٦ / ص ۱۳۲، س ۱٤]

قوله: «و مثل هذا ففيه تجدد بعديات بعد قبليات باطلة»: أي و مثل هذه القبلية الفير المجامعة مم البعدية.

[ص ١٠٦، س ٧ / ص ١٣٢، س ١٤] هذا

قوله: دفلابد من هوية شيءه: إذ نفس الحادث القبل ليس نفس القبلية، و نفس المحادث البعد ليس نفس العبلية، و نفس المحادث البعد ليس نفس البعدية، بل هما متصفان ' بالقبلية و البعدية؛ فقبلية القبل كبعدية البعد صفة عارضة لهم المخارجة؛ فلابد من وجود هوية شيء متجدد متقدم بالذات و متأخر بالذات، أي ذاتهما نفس القبلية و نفس البعدية على نمط الاتصال التام بين القبلية و البعدية.

[ص ۲۰۱، س ۷ / ص ۱۳۲، س ۱۵]

قوله: متجدد متقدم بالذاتء: في بعض النسخ متجدد متصرم بالذات.

[ص ۱۰۱، س ۸ / ص ۱۳۲، س ۱۵]

قوله: «لمحاذاته الحركات الواقعة في المقادير»: تعليل للاتصال بأنّ الزمان لمحاذاته الحركات الواقعة في المقادير الممتنعة الانقسام إلى ما لاينقسم أصلا، أي الحركات الواقعة في المسافة المتصلة الغير المنقسمة إلى أجزاء غير منقسمة أمر متصل؛ و ذلك لأنّ المسافة متصلة لا منقسمة إلى أجزاء غير منقسمة أصلا، و الحركة الواقعة في المسافة المتصلة متصلة و الزمان محاذ لتلك الحركة فهو أمر متصل.

[ص ۱۰۱، س ۹ / ص ۱۳۲، س ۱۷]

قوله: «يتقدر به»: أي تتقدر الحركة بالزمان من جهة اتصالها و تتعدّد أيضاً بالزمان من جهة انقسامها إلى متقدم و متأخر أي القبلية و البعدية.

١. نسخه اصل: متضعان. كه احتمالاً غلط تايهي است.

[ص ۱۰۱، س ۱۰ / ص ۱۳۳، س ۱]

قوله: دو لا يمكن أن يتقدم شيء على الزمان و العركة إلّا بارى الكله: في بعض النسخ هكذا: «و لايمكن أن يتقدم شيء على الزمان هذا التقدم» أي التقدم الزماني و هو القبلية و البعدية المتصرمتان. و التقييد بقوله: «هذا التقدم» للاحتراز عن التقدم الذاتي، فإنّ للعقل و لما من صقع البارى تقدما ذاتيا على الزمان، كتقدم العلة على معلولها. و في بعض النسخ بعد قوله: «ممتنعاً» «و أيضا لكان قبل زمان زمان أي و إن كان شيء مما سوى البارى متقدما على الزمان هذا التقدم لكان للزمان زمان قبله و هكذا إلى غير النهاية؛ فالزمان و المحركة متصلان بالحق فيما لايتناهى اتصال المعلول بالعلة التامة غير متأخرين عن ذاته لحظة. و للحق و ما من صقعه تقدم آخر هو التقدم بالعلية أو التقدم بالعلية أو التقدم بالعلية أو التقدم بالعلية

[ص ۲۰۱، س ۱۲ / ص ۱۳۳، س ٤]

قوله: ولكان عند وجوده عدمهاه: و في نسخة: «عدمهما» أي لكان عند وجود هذا الشيء المتقدم على الحركة عدمها أو على الزمان و الحركة عدمهما.

[ص ۱۰٦، س ۱۳ / ص ۱۳۳، س ۵]

قوله: «جائز الوجود»: أي ممكن الرجود.

[ص ۲۰۱، س ۱۲ / ص ۱۳۳، س ۷]

قوله: «و ممكن الحركة»: أي و ما من شأنه الحركة.

[ص ۱۰۷، س ۱ /ص ۱۳۳، س ۹]

قوله: «أو لعدم شيء من أحوالها أو شرائطها»: أي من أحوال العلة و شرائطها.

[ص ١٠٧، س ١ / ص ١٣٣، س ٩]

[ص ۱۰۷، س ۲ / ص ۱۳۳، س ۱۰]

قوله: «و الكلام في حدوث العلة كالكلام في حدوث الحركة»: فـــانها أيــضاً مسـبوقة الوجود بالإمكان و لهذا الإمكان موضوع ليس إلّا جسما أو جسمانيا؛ و كل ما من شأنه أن يحدث فإن لميحدث، فإمّا لعدم علته أو لعدم شيء من أحوال العلة أو شرائطها؛ فإذا و جد الشيء فلحدوث علة، و هذه العلة الحادثة أيضاً مسبوقة الوجود بالإمكان و هكذا إلى ما لا نهاية له.

[ص ۱۰۷، س ٦ / ص ۱۳۳، س ١٥]

قوله: وفيكون حركة بعد حركة عنه أي فإذا استحال تعاقب الآنات فهناك أمر متصل هو الحركة؛ فيكون حركة بعد حركة و زمان بعد زمان، و هو المطلوب.

[ص ۱۰۷، س ۹ / ص ۱۳۳، س ۱۸]

قوله: دفهاهنا أمر واحد ذو شئون»: قال الحكيم السبزواري ما حاصله أنّ هاهنا أمورا أربعة: الحركة التوسطية و الحركة القطعية و الزمان و الآن السيال؛ و أنّ كل واحد من تلك الأمور أمر واحد ذو شئون غير متناهية بالقوة.

أقول: و لعل المراد أنّ الموجود في الواقع ليس إلّا أمرا واحدا هو الحركة القطعية باعتبار اتصالها و انقسامها إلى حدود فرضية، و الحركة التوسطية الراسمة للقطعية باعتبار استمرارها، و الزمان باعتبار تعددها و تقدّرها، و الآن السيال الراسم للزمان باعتبار استمراره، و هذا الأمر الواحد ذو شئون غير متناهية بالقوة.

[ص ۱۰۷، س ۱۳ / ص ۱۳٤، س ٤]

قوله: ﴿ وَ هَذَا الْجُسُمِ هُ: أَي الْجُسُمُ الْمُوصِيوفُ بِالْحَرِكَةُ.

[ص ۱۰۷، س ۱۵ / ص ۱۳٤، س ٦]

قوله: «بل يتشخص بهما»: قال الحكيم: «هو معطوف على مقدمة مطوية أي و الحال أنّه زماني، بل يتشخص بهما».

[ص ۱۰۷، س ۱۸ / ص ۱۳۶، س ۹]

قوله: دو قد علمت من مذهبنا أنّ كل جسم وكل طبيعة جسمانية ...ه: هـذا فـي الحقيقة برهان آخر على عدم فاعلية الجسم الأقصى للزمان و الحركة، بأنّ الجسم جوهر سيال بذاته، و السيلان و الحركة في زمان؛ فالجسم محتاج إلى الزمان، فكنف يكون فاعلاله؟

[ص ۱۰۸، س ۱ / ص ۱۳۲، س ۱۲]

قوله: دفغاعل الزمان ...ه: هذه نتيجة لما سبق من بيان ماهية الزمان و عدم فاعلية الجسم للزمان، و لذا صدَّره بـ«الفاء».

[ص ۱۰۸، س ۲ / ص ۱۳۶، س ۱۷]

قوله: «فهذه الأمور»: أي الزمان و المكان و الجهة. و تلك منجعولات بنجعل الجسم من دون تخلل الجعل بينه و بينها.

[ص ۱۰۸، س ۹ / ص ۱۳۵، س ۳]

قوله: «قد علّمناك وهديناك»: قال الحكيم السبزواري: «هذا تنبيه على دفع توهم القدم من قوله السابق: «لايتقدم شيء على الزمان و الصركة إلّا البارئ و ضرب من ملائكته» بإثبات الحدوث فيما مضى و مسبوقية الوجودات التعلقية بوجود مقرّمها العيني، وكون ماهياتها القابلة لا قديمة و لا حادثة لكونها دون القدم، كما أنّها دون الجعل؛ و تنبيه على أنّ التجدد ذاتي للمراد، و الإرادة قديمة.

[ص ۱۰۸، س ۱۹ / ص ۱۳۵، س ۱۳]

قوله: «من يثبت على الله إرادات متجددة»: هسو خبر «إنّ». قسال الحكيم السبزواري: «أي في مقابل المحققين القائلين في ربط الحادث بالقديم بأنّ علة كل حادث مجموع أصل قديم هو العقل الفعال، و شرط حادث هو قطعة من الحركة الوضعية الفلكية.

[ص ۱۰۹، س ۳ / ص ۱۳۵، س ۱۷]

قوله: «إنّ ما هذا شأنه»: أي إنّ ما شأنه التجدد و الحدوث، فالبارئ عنده إمّا حركة أو جسم ذو حركة، و محتاج أيضاً إلى محرك حافظ مديم.

[ص ۱۱۰، س ۹ / ص ۱۳۷، س ۹]

قوله: «و التفسير لفظي»: قال الحكيم السبزواري: «بيان الدور أنّ الماهية في كلا التعريفين معرّفة بـ«ما هو»، و «الماهية» ليست إلّا «هو» مع ياء النسبة و تاء النـقل» ــانـتهى. و قـوله: «و التـفسير لفـظي» جـواب عـن لزوم الدور بأنّ التعريف لفظى كتعريف «الإنسان» «بالبشر» و بالعكس.

[ص ۱۱۰، س ۱۱ / ص ۱۳۸، س ۱]

قوله: دو ليست إذا لم تخل من وحدة ...ه: إذ خلرها عن تلك الأمور في مرتبة ذاتها و اتصافها بها في أحد الموطنين، و ارتفاع النقيضين عن المرتبة جائز كما قال: «و سلب الاتصاف من حيثية لاينافي الاتصاف من حيثية أخرى».

[ص ۱۱۰، س ۱۶ / ص ۱۳۸، س ۱]

قوله: دو ليس نقيض اقتضاء شيء شيئا إلّا لا اقتضاءه له: فقولنا: إنّ الماهية تقتضي شيئا من الوجود باطل، و الحق نقيضه، و نقيض اقتضائها للوجود عدم اقتضائها له، لا اقتضاؤها لمقابله و هو العدم. و قوله: «فيلزم» تعليل للمنفي.

[ص ۱۱۰، س ۱۸ / ص ۱۳۸، س ۸

قوله: «لأنّه أوسع من تلك المرتبة»: أي لأنّ الواقع أوسع من مرتبة الذات، لأنّ الواقع هو نفس الأمر و هي أعم من الخارج و الذهن و مرتبة الذات من حيث هي.

[ص ۱۱۰ س ۱۸ / ص ۱۳۸ س ۹

قوله: «على أنّ نقيض وجود الشيء في المرتبة رفع وجوده فيها»: فنقيض قولنا:

«الكتابة» في المرتبة رفع «الكتابة» في المرتبة، على أن يكون الظرف في النتيض قيداً للمرفوع كما كان كذلك في الأصل. و من المعلوم أنّ الأصل و هو كون الكتابة في المرتبة أي كونها عين الذات أو جزءها كاذب، فالنقيض و هو عدم كونها عين الذات أو جزءها مسادق؛ و هو عدم كونها أي عدم كونها عين الذات أو جزءها مسادق؛ و ذلك لاستحالة اجتماع النقيضين في الصدق كاستحالة اجتماعهما في الكذب.

قال بعص الأساتيد المعاصر في تعاليقه على شرح المنظومة للحكيم السبزواري عند قوله «على أنّ نقيض الكتابة ...» كان الكلام المتقدم أعنى قوله «مرتبة نقائض منتفية» مبنيا على تسليم كون خلق الماهية عن النقيضين ارتفاعا لهما، لكنّه جائز بالبيان المتقدم. و هذا القول إنكار لكونه من قبيل ارتفاع النقيضين، و توضيحه أنّا إذا رفعنا «الكتابة» عن «الإنسان» بـقرلنا: «الإنسان ليس بكاتب» أو «ليس بلا كاتب» فتارة نجعل المسلوب الكتابة المطلقة و أخرى الكتابة المقيدة بكونها عين ذات الإنسان أو جزءه "؛ ففي الأول يلزم من صدق كل قضية كذب نقيضها، حيث إنّ الإنسان إمّا كاتب أو ليس بكاتب مطلقا؛ و في الثاني يكون القيد أعنى قيد كون الكتابة عين ذات الإنسان أو جزءه في طرف الإثبات قيدا للكتابة قطعا. فمعنى قولنا: «الإنسان كاتب» بالكتابة المقيدة أنّ الكتابة التي هي الإنسان أو جزؤه ثابتة له؛ و أمّا في طرف النفي فقد يجعل القيد قيدا للنفي و قد يجعل قيدا للمنفي: فإن جعل قيدا للنفي يصير معنى قولنا: «الإنسان ليس بكاتب» هو السلب المقيد بكونه في المرتبة عن الإنسان؛ و إن جعل قيدا للمنفى يصير المعنى سلب الكتابة المقيدة بكونها في المرتبة عنه؛ لكن الذي نقيض إثبات الكتابة المقيدة هو سلب الكتابة المقيدة، و ذلك لأنّ المحمول في طرف الإشبات هو الكتابة المقيدة؛ فلابد من أن يكون في القضية السالبة أيضاً كذلك حتى يتحقق التناقص لاعتبار وحدة المحمول فيه؛ فنقيص قضية «الإنسان كاتب» بالكتابة المقيدة؛ و من بالكتابة المقيدة؛ و من المعلوم كذب القضية الموجبة و صدق السالبة، فلم يجتمع القضيتان في المعدق و الكذب؛ و ما كانت كاذبة في طرف السلب هو قضية «الإنسان ليس بكاتب» بالسلب المقيد على أن يكون القيد قيدا للسلب و هي ليست نقيضا لقضية «الإنسان كاتب» بالكتابة المقيدة. و الحاصل أنّ ما هما كاذبتان ليسا نقيضين و ما هما نقيضان ليسا بكاذبين بل يكون إحديهما صادقة و الأخرى كاذبة» ـانتهى كلامه.

أقول: إذ من المعلوم أنّ الإنسان كما أنّه ليس بكاتب بالكتابة التي هي عين مرتبة ذاته كذلك أنّه ليس بلا كاتب على أن يكون النفي أعني قولنا: «لا كاتب» هو أيضاً عين مرتبة ذاته.

قال الحكيم السبزواري في التعليقة ناظرا إلى قول المصنف: «و لهذا أي و لأنّ المرفوع هو الكون في المرتبة لا مطلقا؛ فالكتابة مثلا إذا رضعت عن المرتبة يقال: تخلو الماهية عن الكتابة التي في المرتبة و كذا تخلو عن رفع الكتابة الذي في المرتبة، و إلّا لكانت المرتبة في الأول عين المرفوع و في الثانى عين الرفم».

أقول: أي و إن لمتخل الماهية عن الكتابة التي في المرتبة كانت المرتبة عين المرفوع أي عين الكتابة؛ و كذا إن لمتخل الماهية عن رفع الكتابة الذي في المرتبة كانت المرتبة عين الرفع أي عين رفع الكتابة و النفي، و هما باطلان إذ ليست الماهية في مرتبة ذاتها إلّا هي.

[ص ۱۱۱، س ٥ / ص ۱۳۸، س ۱۳]

قوله: «أنّ ذلك العارض ليس من مقتضيات الماهية»: بــل يـراد أنّـه ليس عــينا للماهية.

١. نسخه اصل: لكان.

[ص ۱۱۱، س ۷ / ص ۱۳۸، س ۱۵]

قوله: وأن لا يكون الجواب بالإيجاب العدولي ، عبواب السؤال بأنّه «هل الإنسان من حيث هو إنسان موجود» مثلا، قد يكون بتقديم السلب على الحيثية فيقال: «الإنسان ليس من حيث هو إنسان بموجود»، و قد يكون بتأخيره عنها و يقال: «الإنسان من حيث هو إنسان ليس بموجود» و لعله توقم بعضهم أن الجواب الثاني هو الموجبة المعدولة، و أنّ الغرض من تقديم السلب على المحيثية هو أن لا يكون الجواب بالإيجاب العدولي؛ فقال الشيخ: ليس الأمر كذلك لأنّ مناط الفرق بين العدول و السلب تقديم الرابطة عليه أي على السلب و تأخيرها عنه.

[ص ۱۱۱، س ۹ / ص ۱۳۸، س ۱۸

قوله: «كقولنا الإنسان إمّا واحد أوكثير»: مثال للسؤال بموجبتين هما في قوة النقيضين، لأنّ الكثير نقيض الواحد لكنه ليس نقيضا حقيقيا بل هو في قوة النقيض الحقيقي و هو لا واحد. و قوله: «أو إمّا واحد أو لا واحد» مثال للسؤال بالموجبة و المعدولة.

[ص ۱۱۱، س ۱۱ /ص ۱۳۹، س ۱]

قوله: «بخلاف ما إذا سئلنا بطرفي النقيضين»: إذ لا يجوز خلق الشيء عنهما في الواقع فلابد من اختيار أحدهما.

قال المصنف في تعليقته على إلهبات الشفاء توضيحا لقول الشيخ: «و بهذا يفترق بين حكم الموجب و السالب ...» يعني بوقوع الجواب و بعدم لزوم الجواب بأحدهما يحصل الفرق بين ما إذا كان السؤال واقعا عن طرفين، أحدهما موجب و الآخر سالب، و بين ما إذا كان عن طرفين هما موجبتان في قوة الموجبة و السالبة؛ فإنك إذا سئلت هل الإنسان من حيث هو إنسان موجود أو ليس بموجود و سئلت أيضاً هل الإنسان من حيث هو إنسان موجود أو لا موجود، و لا شك أنّ الأولين موجب و سالب و أنّ الأخيرين

موجبان و أنَّهما في قوة الأولين في أنَّ صدق كل من طرفيهما يوجب كذب الآخر في الواقع و بالعكس، و في المساوقة بينهما و بين الموجب و السالب في اقتضاء وجود الإنسان لأنّ الإنسان من الأمور الموجودة؛ فإنّما يتحقق الفرق بين ذين و ذين بأنك تجيب عن السؤال الأول بطريق السلب بشـرط تقديمه على الحيثية؛ و لا يلزمك الجواب عن السؤال الثاني بأحد الطرفين لجواز خلق المرتبة عنهما جميعا؛ و ذلك لأنّ السؤال الشاني يبقتضي أنّ الموجب منهما الذي هو مساوق للسالب إذا لميكن مقابله – و هو المـوجب الآخر – متحققا صادقا كان هذا الموجب صادقا؛ و لكن معنى صدقه ها هنا مع هذه الحيثية يقتضى أنّ معنى الإنسانية بعينه معنى اللامـوجود و هـو فاسد؛ فلو أجبب كان جوابا فاسدا؛ و كذا الجواب بالموجب الآخر و هو أفسد و أكذب؛ و ذلك لأنَّه ليس إذا كان الإنسان موجودا في الواقع أو واحدا أو أبيض كان معناه بعينه معنى الوجود والوحدة وماهيته بعينها ماهية شيء مما اتصف به؛ فظهر الفرق بين السؤال المردد بين الموجب و السالب، و بين السؤال المردد بين الموجبتين إذا قيّد الموضوع بحيثية ذاته في استحقاق الجواب و عدمه لكن بالشرط المذكور.

و فائدة تقديم السلب في الجواب ليكون و ما أضيف هو إليه من الحيثية في مرتبة الماهية و لايكون السلب في تلك المرتبة لشلايكون عينها و محمولا، فإنّ نقيض وجود الصفة في تلك المرتبة - أيّ صفة كانت - سلب تلك الصفة المقيدة بأنّها في تلك المرتبة؛ و لايلزم من ذلك الجواب أن يكون السلب في تلك المرتبة، فإنّ تلك المرتبة كما أنّها خالية عن الصفات الزائدة خالية عن سلبها أيضا.

[م ۱۱۱، س ۱۱ / ص ۱۳۹، س ۱]

قوله: ولأنّ معنى السؤال بالموجبتين، تعليل لقوله: «لم يلزمنا أن نجيب البتة»، و توضيحه هو ما قرّره في التعليقة بقوله: «و لا يلزمك الجواب عن السؤال

الثاني» إلى قوله: «فظهر الفرق ...».

[ص ۱۱۱، س ۱۳ / ص ۱۳۹، س ٤]

قوله: دو ليس أنّ الإنسانية الكلية إنسانية واحدة بالعدد»: تسحقيق في الكلي الطبيعي فرد الطبيعي بالرد على قول الرجل الهمداني القائل بأنّ الكلي الطبيعي فرد موجود في الخارج على الوصف الذي ذكره و نقل عنه الشيخ في كتاب المناه. و قوله: «بالمعنى الذي...» معطوف على قوله: «وليس ...» و المعنى: بل الإنسانية الكلية أي الكلي الطبيعي و هو الماهية المأخوذة لا بشرط المسماة بداللابشرط المقسمي» هي نفس حقيقة الإنسانية المعروضة للكلية في الذهن الموجودة في الخارج لا بوصف الكلية بل بوصف التعين و التشخص العارضين له لنفس ذاته؛ كما في الإنسان العقلي المسمى بدرب النوع» أو العارضين له الناس ذاته؛ كما في الإنسان العقلي المسمى بدرب النوع» أو

[ص ۱۱۱، س ۱۷ / ص ۱۳۹، س ۸]

قوله: «و ليس كل واحد إنسانا ...»: ردَّ على الرجل الهمداني أيضِاً بأنَّ كل فرد من أفراد الإنسان إنّما هو إنسان بوجود حصة من الإنسانية المطلقة فيه لا بانتسابه إلى إنسانية منحاذة عن الأفراد على ما هو لازم قول هذا الرجل.

[ص ۱۱۲، س ۵ / ص ۱۳۹، س ۱۶]

قوله: دهوية متشخصة فيها الشركة»: أمّسا التشسخص فسباعتبار الوجسود الخارجي، وأمّا الشركة فباعتبار فرض الكلية فيه.

[ص ۱۱۲، س ۸ / ص ۱٤٠، س ۱]

قوله: «بل من حيث معناها»: أي بل من حيث ماهيتها.

[ص ۱۱۲، س ۱۰ / ص ۱٤۰، س ۲]

قوله: دمن حيث كونها ذاتا مثالية إدراكيّة ه: أي كليتها هي مطابقتها لكثيرين لا من حيث هويتها القائمة بالذهن، فإنّها من هذه الحيثية أمر خاص شخصي قائم بالنفس الشخصية؛ بل من حيث كونها ذاتا مثالية، أي باعتبار أنّها ذات مثالية إدراكية في عالم العلم و نشأة الإدراك، و الوجود الإدراكي الصاصل في الذهن وجود غير أصيل بل وجود ظلي تبعي و وجود مثالي حكائي؛ و المثال بما هو مثال للشيء له نسبة إلى ذلك الشيء نسبة الظاهر إلى المظهر، و الحاكي إلى المحكي، و ارتباط و تعلق به تعلق الظل بذي الظل؛ و ليس له وجود أصيل بل وجود ظلي غير أصيل؛ و كما أنّ الظل حاك عن ذي الظل كذلك الذات المثالية حاكية عن حقائقها العينية؛ و كما أنّ مطابق له كذلك هي مطابقة للأفراد العينية؛ فهي من حيث كونها ظلا و مثالا للوجود العيني و نشاء مرتسما منه في الذهن لها وجود، لكنّه وجود غير أصيل، فإنّ الوجود الذهني عند صاحب المطارحات أيضاً وجود ظلي كما كان كذلك عند المصنف؛ فهي من هذه الجهة مقتضية بالطبع للارتباط بالأفراد و الانطباق المصنف؛ فهي من هذه الجهة مقتضية بالطبع للارتباط بالأفراد و الانطباق عليها، كالأظلال المنعكسة عن الأشخاص المرتبطة بها بالطبع. و هذا الارتباط بالأفراد هو معنى انطباقها على تلك الأفراد و مطابقتها لها. و توصيفها بالمثالي لأجل كونها مثالا و شبحا علميا للأفراد العينية.

[ص ۱۱۲، س ۱۷ / ص ۱٤٠، س ۹]

قوله: دفهي بحسب ذلك الوجود متساوية النسبة»: فالمطابقة عند المصنف ـ قدس سره ـ بحسب وجوده الذهني إلاّ أنّ هذا الوجود لتجرده وجود وسيع كسائر الوجودات المجردة محيط بالوجودات العينية المكتنفة بالعوارض المشخصة.

[ص ۱۱۳، س ۱ /ص ۱٤٠، س ۱۲]

قوله: «بل يؤكّدها»: لأنّ الوجود لمكان تجرّده و سعته في عين التشخص و التعين الناشئ من قبل القيام بالنفس الشخصية وجود محيط نظير الوجودات العقلية العينية؛ فالتشخص لكونه تشخصا عقليا لا ماديا يـؤكّد كليتها.

[ص ۱۱۳، س ٤ / ص ۱٤٠، س ۱۵]

قوله: دو فيه سرّ آخر سيأتيك»: إشارة إلى ما هو معتقده ـقدس سرهـفي باب المعلم بالكليات من أنّه بمشاهدة أرباب الأنواع عن بُعد و مسافرة النفس إلى ديارها؛ فالمراد بالمثال المثال الأفلاطوني، و بالإدراكي وجوده الرابطي بالنفس حين اتصالها بتلك المثل العقلية، و بعدم التأصل عدمه في هذا الوجود الرابطي النفسي؛ فالمعنى أي من حيث حكايتها عن الذات العقلية المديرة للنوع.

[ص ۱۱۳، س ۹ / ص ۱٤۱، س ٥]

قوله: والمتفق عليه: الظاهر أنّه صفة للشيء، أي الاضتلاف بالتمامية و النقص في نفس طبيعة الشيء المتفق عليه أي الطبيعة الواحدة. و ليس هذا الاختلاف اختلافا في نفس الطبيعة، بل الطبيعة واحدة محفوظة في كلتا المرتبتين التامة و الناقصة. و دليل المتأخرين على اختلافهما في نفس الطبيعة موهون.

[ص ۱۱۳، س ۱۶ / ص ۱۶۱، س ۱۱۳ وص

قوله: وبالقياس إلى المتشاركات في أمر عامه: كسامتياز الإنسسان عن سساير الأنواع المستشاركات له في الحسوانية و امستياز زيد عن سسائر الأفراد المشاركات له في الإنسانية.

[ص ۱۱۳، س ۱۵ /ص ۱٤۱، س ۱۲]

قوله: «مع أنّ له تشخصا في نفسه»: فهناك بـان الافـتراق بـين التشــخص و الامتياز.

[ص ۱۱۳، س ۲۰ / ص ۱٤۱، س ۱۱]

قوله: وبنحو الإحساس أو المشاهدة»: الإحساس خاص بالماديات، و المشاهدة شاملة لها و للمفارقات الأعمّ مما في الذهن من الصور العلمية العقلية، أو في الخارج من الذوات العقلية.

[ص ۱۱٤، س ٤ / ص ۱٤٢، س ٢]

قوله: «و قد علمت أيضاً من طريقتناه: فالوجود المعلول لمّا كان عين الفقر و الربط إلى الفاعل الجاعل إيّاه كان تشخّصه أيضاً بتشخصه. و للحكيم السبزواري هنا تعليقة وافية.

[ص ۱۱۶، س ۲ / ص ۱۶۲، س ٤]

قوله: «وكذا ما اختاره بعضهم»: أي هو أيضاً يرجع إلى ما اخترناه.

[ص ۱۱٤، س ۱۱ / ص ۱٤۲، س ۱۰]

قوله: وبجزء تعليليه: أي بالوجود لا بانضمام الضمائم في الخارج، و إلّا لكان المنضم إليه موجودا قبل الانضمام، كما قرّره الحكيم السبزواري أيضاً في التعليقة. و إنّما جعل الوجود جزءاً تطيليا لكونه عنده أمرا اعتباريا؛ و لأنّ التركيب في الماهية و الوجود في كل شيء ذهني لا عيني؛ فهذا القائل و صاحب المطارحات متفقان على أنّ التشخص بالوجود إلّا أنّ صاحب المطارحات قال بأنّ المائع من الشركة هو كون الشيء ذاتا عينية و هذا القائل ليس معتقدا بكون الوجود أمرا عينيا، فلذا لايمكن إرجاع مذهبه إلى مذهب صاحب المطارحات.

[ص ۱۱۶، س ۱۲ / ص ۱۶۲، س ۱۱]

قوله: «واقع في طريق التحقيق»: أي في كون الوجود سببا للتشخص.

[ص ۱۱٤، س ۱۷ / ص ۱٤٢، س ۱۷]

قوله: «بعث عرشي»: الظاهر أنّ هذا البحث العرشي ناظر إلى إبطال قول بعض أهل التدقيق. و من الممكن جعله إبطالا لقوله و لقول صناحب المطارحات أيضًا.

[ص ۱۱۵، س ۲ / ص ۱۶۳، س ۷

قوله: «فإنّ الهيولي حالها في منع الشركة بحسب التصور حال غيرها»: دليل على وجوب حمل التشخص في المذهب المذكور على التميّز و عدم كون الهيولي موجبا للتشخص بأنّ حال الهيولى في منع الشركة بحسب التصور كحال غيرها في أنّها من حيث مفهومها الذهني أمر عام كسائر المفاهيم.

[ص ۱۱۵، س ۷ / ص ۱۶۳، س ۷]

قوله: «بل النوع المتكثر الأفراد»: عطف على النفي المعلوم من سياق الكلام، أي ليس الهيولى و خاصية أي ليس الهيولى و خاصية وجودها إنّما هو لافتقار النوع في تكثر أفراده إلى وجود مادة متخصصة، لا لكرنها سببا للتشخص.

[ص ۱۱۵، س ۱۱ / ص ۱٤٣، س ۱٤]

قوله: دمن الوضع و الحيز مع وحدة الزمانه: أي المشخّص هو الوضع و الحيّز فيما إذا كان الزمان واحدا، و هما و الزمان فيما إذا كان الزمان متعددا.

[ص ۱۱۵، س ۱۵ / ص ۱۶۳، س ۱۷]

قوله: وكيف يصع منه هذا الحكمه: أي الحكم بأنّ المشخّص هو وضع ما؛ فإنّ الوضع في قوله: «وضع ما» مفهوم عام، أو الفرد المنتشر؛ و على أيّ حال ليس المراد منه الوضع الخاص.

[ص ۱۱۱، س ۱ / ص ۱٤٤، س ۳]

قوله: «يعتاج إلى كون الطبيعة متعيّنة بتعين آخره: لأنّ الانضمام في الضارج فلابد من كون الأمر المنضم إليه متعينا قبل الانضمام.

[ص ۱۱٦، س ۲ / ص ۱٤٤، س ٥]

قوله: «بتحقيق مسألة الوجود»: قال الحكيم السبزواري: «و هو أنّ التعين من عوارض الماهية للطبيعة النوعية لا من عوارض الوجود لها، و الانضمام في العقل، فيكفيه الإثنينية في ظرف الاتصاف، كما بيّنا في معنى الجزء التطيلي».

أقول: قوله: «لا من عوارض الوجود» حق متين فإنّ الوجود متعين بنفسه؛ فالتعين عارض للماهية و العروض في الذهن لا في الخارج؛ نظير عروض الوجود للماهية في الذهن و تقدمه عليها في العين.

[ص ۱۱۱، س ٥ / ص ۱٤٤، س ۸]

قوله: «اعلم أنّ وجود الجسم»: مقصوده من هذه الحكمة العرشية أنّ وجود الجسم هو نفس اتصاله المقداري الوضعي المستلزم للحيّز و للزمان أيضاً؛ و أنّ هذا النحو من الوجود هو الوجود المستلزم للوضع و الزمان و الحركة بذاته؛ و أنّ تلك الأمور من لوازم هذا الوجود الغير المتأخرة عنه؛ فالوضع و الزمان اللازمان للتشخص منطويان في وجود الجسم مجعولان بجعله.

و الضمير في قوله: «نفس امتداده» عائد إلى الجسم؛ و المعنى أنّ وجود الزمان هو نفس امتداد الجسم أي نفس سيلانه الجوهري و تجدده.

و قوله: «لما مرّ ...» تعليل لامتداد الجسم و سيلانه.

ففي هذه الحكمة العرشية نكتتان دقيقتان: إحديهما أنّ وجود الجسم هو الوجود الخاص المستلزم للأمور التي هي أسباب التشخص عند القوم، و أنّها من خواصه و لوازمه المنطوية فيه الفير المتأخرة عنه المجعولة بجعله؛ و الأخرى الجواب عن إشكال الفخر الرازي في خصوص تعين الجسم بأنّ تعينه بنفس وجوده هذا النحو من الوجود لا بانضمام شيء إليه.

و للحكيم السبزواري تعليقة ناظرة إلى قوله: «و على هذا صبح القـول ...» مفيدة مشيرة إلى ما قرّرناه.

[ص ۱۱٦، س ۱۶ / ص ۱٤٤، س ۱۸]

قوله: دلها نحو من الوجوده: فالمتشخص بالذات هو وجود الوضع لا ماهيته الكلية.

[ص ۱۱۱، س ۱۹ / ص ۱٤٥، س ٤]

قوله: «لا من مقوماته»: أي مقومات التشخص.

[ص ۱۱۷، س ۲ / ص ۱٤٥، س ۸]

قوله: «إن اتَّحد المحل»: و ذلك كهذا البياض العارض للجسم أولاً، و ذاك

البياض العارض له ثانيا بعد زوال الأول؛ فالفارق بينهما هو الزمان.

[ص ١١٧، س ١٩ / ص ١٤٦، س ٤]

قوله: دما هو مصطلح القومه: أي اللازم المعلول للملزوم.

[ص ۱۱۸، س ۲۰ / ص ۱۶۷، س ۹]

قوله: « يحتمل ماهية الشركة بينهاه: أي ماهية الفلك.

[ص ۱۱۹، س ۲ / ص ۱٤٧، س ۹

قوله: ولما خرج بسبب فاعله:: هـذا هـو محصل الجواب؛ و حـاصله أنّ التشخص و التخصيص هنا بسبب الفـاعل المعطي لهذا الوجود الطـارد بإرادته ما سواه سابقا و لاحقا و اجتماعا و تبادلا.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة تامة كاملة.

[ص ۱۱۹، س ۸ / ص ۱٤٧، س ۱۵]

قوله: ولأنّ ذلك مستبين الغساده: و ذلك لأنّ مادة الفلك ليس لها سبق زماني على صورته على ما قرّره الحكيم السبزواري.

[ص ۱۲۰، س ٤ / ص ۱٤٨، س ١٢٠]

قوله: «و إلّا له يوجد منه واحد شخصيه: لأنّ حصول الواحد الشخصي بنفس الشيء مستحيل إلّا مع شيء سوى نفس الطبيعة النوعية، و المفروض عدمه؛ أو لأنّ حصول النوع بصفة الكلية في الخارج محال؛ أو لأنّ حصول الواحد لا بأمر زائد على نفس الطبيعة مع إمكان حصول الواحد الآخر ترجيح بلا مرجح.

[ص ١٢٠، س ٨ / ص ١٤٩، س ١]

قوله: «و المنقسم بأمور متساوية في الحقيقة»: أي و الشيء المنقسم إلى أمور متساوية في الماهية بسبب الصفات المتفارقة.

۱. نسخه اصل: محط.

[ص ۱۲۰، س ۸ / ص ۱٤٩، س ٢]

قوله: وفالمتكثر بالذات»: أي فقابل التكثر بالذات هو المادة، لكن لأجل وجود الصفات المتفارقة و لعلّة هي حدوث القطع؛ فالمراد بالمتكثر بالذات هنا المتكثر في ذاته لا بنفس ذاته كما فسّره الحكيم السبزواري في تعليقته الناظرة إلى هذا المقام و فيها فوائد لطيفة.

[ص ۱۲۰، س ۱۳ / ص ۱٤۹، س ۷]

قوله: دو لولا الحركة لما تكثّر شيء بالعدده: إذ لابد في التكثر من التقطيع الحاصل بحركة أجزاء الشيء إلى الافتراق.

[ص ۱۲۰، س ۱۶ / ص ۱٤۹، س ۸]

قوله: «و أمّا الحركة فوجودها»: لما انتهى المتكثر بالذات إلى الحركة، و لابد للتكثر حميث ما كان من علة فقال: «و أمّا الحركة فوجودها عين الكتثر و التصرم و الانقضاء» فليس لتكثرها علة.

[ص ١٢٠، س ١٦ / ص ١٤٩، س ٩]

قوله: دفبوجود هذين الأمرين،: أي المادة و الحركة.

[ص ١٢٠، س ١٧ / ص ١٤٩، س ١٠]

قوله: دفيالجسم ينقسم المعنى الواحد في الوضع البسم وجوده أن يكون هناك و هاهنا، و لكل من الجسمين وضع خاص و هو كونه هناك و هاهنا؛ فالمعنى: الواحد النوعي كالإنسان مثلا ينقسم و يتعدد بالجسم الواقع هناك و الجسم الواقع هافا؛ و هذا هو الانقسام في الوضع و هو لا محالة ملازم للانقسام في المكان. فقوله: «بالوضع» متعلق بقوله: «ينقسم»؛ و أيضاً فإنّ الجسم الواحد الواقع في محاذاة الجسم الآخر غير الجسم الواقع في موازاته؛ و هكذا الواقع فوقه غير الواقع تحته، و الواقع في يمينه غير الواقع في يساره، و إن كان هذا الجسم المتبدل أوضاعه جسما واحدا.

[ص ١٢٠، س ١٧ / ص ١٤٩، س ١٠]

قوله: «و بالحركة ينقسم في الزمان»: قال المكيم السبزواري: «إذ بالحركة يقع الشيء في الزمان و ينطبق عليه، و من السنة الضرورية للحركة الزمان؛ فكما تتكثر بالأزمنة».

أقول: لعل المقصود أنّ الزمان من جملة أسباب التكثر في الجملة، و ليس المقصود أنّ الزمان مطلقا سبب للتكثر؛ و إلّا فالجسم الواحد المتحرك في مسافة زمان طويل أو قصير شيء واحد من ابتداء المسافة إلى انتهائها و إن كان في كل نقطة من نقاط المسافة واقعا في آن خاص؛ فتعدد الآنات و تكثر الأزمنة لايوجب تعدد الجسم و تكثره إلّا في الحركة الجوهرية الموجبة لتبدل الجسم في كل آن؛ بل المقصود أنّ المعنى الواحد كما ينقسم بسبب الجسم في الوضع ينقسم أيضاً بسبب الحركة في الزمان؛ فإنّ زمان الجسم الواقع بسبب الحركة في هذا المكان غير زمان الجسم الواقع بسبب الحركة في ذلك المكان؛ فالانقسام في الأول انقسام المعنى الواحد في الوضع، و في للنانى في الزمان.

[ص ١٢٠، س ١٩ / ص ١٤٩، س ١٢]

قوله: دو بأحدهما ينقسم الشيء بالقوة و الإمكان،: أي بالزمان.

[ص ١٢٠، س ١٩ / ص ١٤٩، س ١٢]

قوله: دو بالثاني»: المراد به الوضع. و الأولى أن يقول: «و بالآخر» كما قال الحكيم السبزواري.

[ص ۱۲۱، س ۲ / ص ۱٤٩، س ۱۷]

قوله: «و أمّا وحدة وضع ماه: أقول: للرضع معنيان: أحدهما نسبة ` شيء إلى شيء آخر مغاير له مباين إيّاه في الوجود كوضع زيد بالقياس إلى عمرو مثلا؛ و الآخر نسبة رأس زيد مثلا إلى

۱. نسخه امل: نسبته.

رِجله، أو يمينه إلى يساره، أو كنسبة أجزاء الجسم بعضها إلى بعض في امتداد الجسماني. و الوضع بالمعنى الأول كثير مكثّر بالفعل، و الوضع بالمعنى الأول كثير مكثّر بالقوة. و هذا هو بالمعنى الثاني واحد بالفعل ثابت بثبوت الأجزاء كثير مكثّر بالقوة. و هذا هو المراد بقوله: «و أمّا وحدة وضع ...» و هو وحدة اتصال الأوضاع باتصال الأجزاء و كثرة الأوضاع ككثرة الأجزاء كلتاهما بالقوة؛ ففي هذا الوضع أنضاً كثرة إلّا أنّها بالقوة.

[ص ۱۲۱، س ۹ / ص ۱۵۰، س ۲]

قوله: «فما لا سبب له أصلاه: أي لا سبب فاعلي و لا سبب قابلي و لا سبب غائي. [ص ٢١١، س ١١ / ص ١٥٠، س ٨]

قوله: دو إلّا فيتشخص بوضعه و زمانه»: أي و إن لم يقترن بـه مــا يــمنعه عــن الانفصال.

[ص ۱۲۱، س ۱۳ / ص ۱۵۰، س ۱۱]

قوله: «و هذا التفصيل»: أي التفصيل في التشخص بأنّه بالمادة و الوضع و الزمان و الحركة لاينافي قولنا في أول الأمر بأن التشخص إنّما هو بالوجود؛ لأنّ ما ذكرناه من الأمور المذكورة هي أيضاً أنحاء الوجودات؛ أو لأنّ ما ذكره إنّما هو في التشخص بالمعنى الأعم من التشخص الحقيقي و من أمارة التشخص؛ و ما قاله أولاً إنّما هو خاص بالتشخص الحقيقي.

[ص ۱۲۲، س ۱۷ / ص ۱۵۱، س ۱۷]

قوله: وعلى الذي اعتبرناه أولاًه: أي على المأخوذ بشرط لا؛ لأنّ المأخوذ لا بشرط كان صادقا على المأخوذ بشرط لا و على المأخوذ بشرط شيء، و هو الذي يشتمل على كمال و زيادة.

[ص ۱۲۲، س ۱۹ / ص ۱۵۲، س ۳]

قوله: «و جنس الأول»: أي جنس للمأخوذ بشرط لا.

[ص ۱۲۲، س ۲۰ / ص ۱۵۲، س ۳]

قوله: دو الثالث نفسه»: أي نفس الإنسان لأنّ الحيران المأخوذ بشرط النطق هو الإنسان.

[ص ۱۲۲، س ۲۰ / ص ۱۵۲، س ۳]

قوله: «و إنّما يقال للجنس أو الفصل إنّه جزء من النوع»: اعتذار عن التعبير عن المعيوان المأخوذ بشرط النطق بالجزئية مع كونه عين النوع بأنّه يقع في الحد جزءٌ من حده و له تقدم عليه في العقل، لكن تقدمه عليه بحسب العقل عند تصورنا صورة مطابقة لنوع داخل تحت جنس تقدم بالطبع. فقوله: «عند ملاحظة صورة مطابقة لنوع داخل تحت جنس» بيان للميّة تقدم الجنس على النوع في العقل.

[ص ۱۲۳، س ۱ / ص ۱۵۲، س ۲]

قوله: دو خصوصا الجنسه: وجه الخصوصية أنّ الفصل لكونه محصّلا للجنس فهو في الحقيقة مع النوع في الوجود بل عينه؛ و لا سيّما عند المصنف القائل بأنّ حقيقة الفصل هي الوجود.

[ص ۱۲۳، س ۸ / ص ۱۵۲، س ۱۳]

قوله: وأنّه جعل غير المبهم من أقسام الماهية المأخوذة بلا شرط شيءه: و ذلك حيث قال: «و الماهية المأخوذة كذلك المحتملة للقسمين قد تكون غير متحصلة» إلى أن قال: «و قد تكون متحصلة» فالمراد بغير المبهم النوع.

[ص ۱۲۳، س ۸ / ص ۱۵۲، س ۱۶]

قوله: دو وقع التصريح أخيرا بأنّه مأخوذ بشرط شيءه: و هو قوله و إذا اعتبر مع الناطق متحصلا به و متخصصا فيه كان نوعا.

[من ۱۲۳، س ۱۰ / ص ۱۵۲، س ۱۵]

قوله: «لا الجنس المتحصل بما انضاف و المأخوذ بشرط شيءه: هذا ناظر إلى قول الشيخ في تعريف النوع: «و إذا اعتبر مع الناطق متحصلاً به متخصصاً فيه كان نوعا» و المقصود أنّ النوع هو المجموع الحاصل من اجتماع الجنس و الفصل، لا أنّه الجنس المتحصل بالفصل أو الجنس المأخوذ بشرط شيء؛ إذ النوع هو الأمر الحاصل من اجتماع الأمرين المتحدين في الوجود، لا الجنس المنضم إلى الفصل أو الجنس المأخوذ بشرط شيء؛ فإنّ بين الأمرين فرقا ظاهرا، إذ ليس الإنسان هو الحيوان المنضم إليه شيء محصل إياه، لبداهة الفرق بين الأمر الوحداني في الخارج في عين التركيب من الأمرين المتحدين في الوجود واحد، و الأمر المنحل إلى الجزئين المنضم أحدهما إلى الآخر.

[ص ۱۲۳، س ۱۲ / ص ۱۵۲، س ۱۷]

قوله: وفمن أين يلزم تقدمها في الوجود العقليه: لأنّ للجزء الخارجي تقدما في الخارج. و ليس تقدم الجزء الخارجي في العقل بضروري؛ فإنّ الشيء إذا كان جزءاً خارجيا لزم تقدمه في الخارج لا في العقل، إذ ليس ظرف وجوده إلّا الخارج؛ فتقدمه على الكل أيضاً في ذلك الظرف. نعم لو كان جنسا كان له تقدم على الكل في العقل.

[ص ۱۲۶، س ۱ / ص ۱۵۳، س ۲]

قوله: «بالفرق بين التجرد عن دخول الفير و بين التجرد عن مقارنة الفير»: فمعنى المأخوذ وحده عدم دخـول الفـير لا عـدم مـقارنة \ الفـير، و الأول لايستلزم الثاني فالمانع من الجزئية هو دخول الفير لا مقارنته ك.

[ص ۱۲٤، س ۳ / ص ۱۵۳، س ۸]

قوله: «إنّ مبناه على أنّ الأول أعم من الثاني»: أي المأخود بلا شرط شيء، إذ من المشهود أنّ المأخوذ لا بشرط يصلح مع ألف شرط.

[ص ١٢٤، س ٤ / ص ١٥٣، س ٩]

قوله: «إنّ الثلاثة»: الجنس و الفصيل و النوع.

[ص ۱۲٤، س ٦ / ص ۱۵۳، س ۱۱]

قوله: ووعن الخامس أنّ تقدمهاه: أي تقدم المادة في العقل من جهة تقدم الأمر المتحد مع المادة ذاتا، المغايرة لها اعتبارا و هو الجنس؛ و هذا الأمر هو معروض الجنسية و الجزئية باعتبارين، و هما اعتبار الشيء لا بشرط و اعتباره بشرط لا.

[ص ۱۲٤، س ۸ / ص ۱۵۳، س ۱۳]

قوله: «بأنّ أحد الجسمين غير الثاني»: أي الجســم المأخوذ بشـرط لا غير الجسم المأخوذ لا بشرط، و هو الحيوان.

[ص ۱۲۶، س ۹ / ص ۱۵۳، س ۱٤]

قوله: «إنّ العبرة بحال الماهيات»: يعني أنّ العبرة في الحكم بالإبهام و عدمه إنّ العبرة في الحكم بالإبهام و عدمه إنّما هو بحال الماهيات من جهة مفهومها في الذهن و الإشارة العقلية لا بالوجود؛ و إلّا فالجنس كالحيوان و النوع كالإنسان كلاهما متعينان في الوجود؛ فالإبهام في الجنس إنّما هو باعتبار ماهيته الناقصة في الذهن، و الإبهام في النرع إنّما هو بالقياس إلى الوجود.

[ص ۱۲٤، س ۱۳ / ص ۱۵۳، س ۱۸]

قوله: وفيجري فيه بل في كل معنى كليه: لمّا قال بأنّ الإبهام أمر شابت في الماهية مطلقا؛ إلّا أنّ الإبهام في الجنس إنّما هو في نفس ماهيته الجنسية الناقصة و في النوع لا في نفسه بل بالقياس إلى أنصاء الوجودات؛ فقال: فيجري في النوع بل في كل معنى كلي بالقياس إلى قيوده المخصصة الاعتبارات الثلاثة المذكورة. و قوله: «فمفهوم الفصل ...» من باب المثال لأنّه أحد المعانى الكلية.

[ص ۱۲٤، س ۱۲ / ص ۱۵٤، س ۳]

قوله: «و ماهية العرض أيضاً عرض ...»: و ذلك لتعميم إجراء الاعتبارات الشلاثة في الماهية الكلية العرضية؛ فهي عرض إذا أخذ بشرط لا، و عرضي إذا أخذ لا بشرط، و مركب منهما إذا أخذ بشرط شيء؛ هذا. و الظاهر أنّ الضمير في قوله: «أو مركب منهما» عائد إلى العرض و العرضي؛ و فيه تسامح، لأنّ المأخوذ بشرط شيء هو المجموع المركب من العرض و الذات لا من العرض المأخوذ لا بشرط؛ إلّا أن يقال: العرض المأخوذ لا بشرط؛ إلّا أن يقال: الضمير عائد إلى الأمرين المعهودين في الذهن هما الذات و العرض؛ أو يقال: المراد بالعرضي الأمر المتصف بالعرض من حيث إنّه صالح للاتصاف به و هو نفس الذات، لكن الأول خلاف الظاهر من كلامه.

[ص ۱۲۵، س ۹ / ص ۱۵٤، س ۱٤]

قوله: ﴿ و ستعلم أنَّه لا يزيد على نفس الوجود»: أي الفصل.

[ص ۱۲۵، س ۱۰ / ص ۱۵٤، س ۱۵]

قوله: «فكل معنى إذا اعتبر معه معنى آخر»: لمّا قال: «إنّ الفصل الحقيقي لا يزيد على نفس الوجود للجنس» فأراد بيان قاعدة كلية في تشخيص الفصل الحقيقى و هى قوله: «فكل معنى...».

[ص ١٢٥، س ١١ / ص ١٥٤، س ١٦]

قوله: «بل ربماكان عرضا خارجا عنه»: و ذلك مثل الحسباس بـمعنى الانـفعال الشعوري.

[ص ١٢٥، س ١١ / ص ١٥٤، س ١٦]

قوله: «وإن كانت بينهما مغايرة ما من حيث التحصل و الإيهام»: متعلق بمحذوف مستفاد من سياق الكلام؛ و المعنى: و كل معنى إذا اعتبر معه معنى آخر فإن لم يكن مما يغايره جعلا و وجودا، فهو فصل له؛ و إن كان بينهما مغايرة ما من حيث التصصل و الإبهام لا غير. و قوله: «قال الشيخ في الشفاء ...» استشهاد و تأييد لما قرّره في معنى الفصل الحقيقي من أنّه متحد مع الجنس جعلا و وجودا مغاير له من حيث التعين و الإبهام.

[ص ۱۲۱، س ۲ / ص ۱۵۵، س ۸

قوله: دو منها مثل لزوم التعين و الإيهام: فــإنّ التـعين و الإبـهام مـفهرمان متغايران، فهما كثرة لازمة للمعقول من الحيوان مثلا.

[ص ۱۲۲، س ۱۲ / ص ۱۵۵، س ۱۸]

قوله: «كان فصلا»: و إن أخذ بشرط أن يكون معه ما ينضم إليه كان نوعا.

[ص ۱۲۱، س ۱۶ / ص ۱۵۲، س ۲]

قوله: «و أمّا في الوجود فلا امتياز فيه»: الظـاهر أنّـه مـتعلق بـقوله: «مـاهية بسيطة» و هكذا الإشكال المذكور بقوله: «فإن قلت ...» ناظراً إلى البسيط.

[ص ۱۲۱، س ۱۵ / ص ۱۵۲، س ۳]

قوله: «من نفس ماهية بسيطة»: أي من نفس ذاتها و بالنظر إلى نفس تلك الماهية من حيث هي من غير دخالة أمر ما سواها؛ فإنّ الماهية البسيطة إذا كانت منحلة في اللحاظ العقلي إلى الجنس و الفصل، و كانت المادة هي الأمر العام المأخوذ بشرط لا بإزاء الجنس المأخوذ لا بشرط، و كانت الصورة هي الأمر الخاص المأخوذ بشرط لا بإزاء الفصل المأخوذ لا بشرط، و كانت المادة و الصورة كلتاهما أمرين متحصلين، كانت الماهية المأخوذ عنها الأمران مطابقة لهذين الأمرين، فكانت مركبا خارجيا كسائر المركبات الخارجية.

[ص ١٢٦، س ١٦ / ص ١٥٦، س ٥]

قوله: «انضمام متعصل بمتعصل»: فإنّ المادة بما هي مادة أمر متحصل و هكذا الصورة؛ فإنّ كلاً من المادة و الصورة - و هما المأخوذتان بشرط لا - أمر متحصل في نفسه؛ بخلاف الجنس و الفصل المأخوذين لا بشرط؛ فكان الأمر المأخوذتان هما منه مركبا خارجيا تركّبُ الشيء من المادة و الصورة الخارجيتين؛ فليس الأمر المأخوذ منه واحدا بسيطا، لامتناع كون الأمور المتباينة مطابقة مساوية لأمر واحد.

[ص ۱۲۱، س ۱۷ / ص ۱۵۹، س ۵]

قوله: ومركبا خارجياه: و المفروض أنّه بسيط خارجي. و قوله: «إذ التفاوت بالإجمال و التفصيل ...» دليل لقوله: «لا يوجب التركيب في المحدود». و قوله: «في الملاحظة» أي في لحاظ العقل و تعملاته؛ فالتفصيل في الملاحظة لايسري إلى الملحوظ، فإنّ الملحوظ إن كان واحدا بسيطا فلايوجب التفصيل في الملاحظة التفصيل و التكثير في نفس ذات الملحوظ. و قوله: «لإمكان أخذ المعاني ...» تعليل لقوله: «لا في الملحوظة أي في نفس الذات الملحوظة فإنّ الملحوظ من حيث نفس ذاته الملحوظة أصر واحد و شيء فارد.

[ص ۱۲۷، س ٦ / ص ۱۵٦، س ۱۱]

قوله: ولا يحمل على العده: فإنّ الجنس و الفصل إنّما كانا عين الحد الذي هو عين المحدود و محمولا عليه إذا أخذا بما هما شيء واحد مؤلف من أمر عام و أمر خاص محصل إيّاه متحدين في الوجود، لا بما أنّ كلاً منهما جزء الحد؛ فإنّك إذا نظرت إلى وجود الإنسان في الخارج لم تكن كثرة في الذهن؛ فليس الجنس و الفصل المأخوذان بما هما جزءان و أمران متكثران حدّاً له؛ فإنّ الحد هو ما يطابق المحدود و ليس في المحدود أي الإنسان الموجود في الخارج كثرة في الذهن، فليس الجنس و الفصل المأخوذان بما أنّ كلاً منهما جزء للحد بحد.

[ص ۱۲۷، س ۸ / ص ۱۵٦، س ۱٤]

قوله: «المعنى الأول»: أي ما يحاكي عن الشيء الموجود في الخارج و يطابقه حين النظر إلى وجود هذا الشيء كالإنسان مثلا في الخارج و هـو بـهذا الاعتبار شيء واحد عادم للكثرة.

[ص ۱۲۷، س ۹ / ص ۱۵٦، س ۱٤]

قوله: «بعينه هو المحدود في العقل»: لا في الخارج؛ إذ الكثرة في المحدود إنّما

هي في العقل لا في الخارج إذ ليس للمحدود أي الإنسان كثرة في الخارج. إص ١٧٢، س ٩ / ص ١٥٦، س ١٤]

قوله: «المعنى الثاني»: أي مجموع مؤلف من الجنس و الفصل المأخوذين بما هما جزءان؛ هذا. و لكن في ظني أنّ النسخة الصحيحة الأصلية كانت هكذا: «لا يحمل على المحدود».

[ص ۱۲۷، س ۱۰ / ص ۱۵٦، س ۱۵]

قوله: «مؤديا إلى المعدود»: لأنّ المحدود هـ و الإنسـان الفـاقد للـتركيب فـي الـغارج؛ فالحد المركب من الجنس و الفصل شيء يؤدي الذهن إلى الإنسـان مثلا و ليس هو نفس الإنسـان.

[ص ۱۲۷، س ۱۱ / ص ۱۵٦، س ۱۹]

قوله: «يتناول الجوهر تناولاً حقيقياً»: لأنّه يتناوله بلا لزوم أخذ الغير في حده بخلاف العرض، للزوم دخول الجوهر في حده.

[ص ۱۲۷، س ۱۲ / ص ۱۵۹، س ۱۷]

قوله: «وكذلك الصور الطبيعية»: كالصورة الجسمية و الصورة النوعية فإنّها مع كونها جواهر لابد أيضاً من دخول المحل و ذكره في حدودها.

[ص ۱۲۷، س ۱۲ / ص ۱۵۳، س ۱۷]

قوله: «و في المركب يتكرر»: قال المكنيم المنطق السبزواري: «أي الشيء المركب من الصورة الطبيعية و العرض، استناداً إلى كلام المصنف في بعض كتبه».

أقول: و من الممكن منع التخصيص بالمركب من الأمرين المذكورين. و القول بشموله للمركب من الجوهر و العرض، أو من الجوهر و الصورة الطبيعية. و تكرر حد الجوهر بلحاظ أخذه تارة في تعريف نفسه، و أخرى في تعريف القائم به أو الصورة الحالة فيه.

[ص ۱۲۷، س ۱۳ / ص ۱۵۷، س ۱]

قوله: دفي تعديد أصبع الإنسان بالإنسان»: بأن يـقال مثلا الإصبع عضو صغير من يد الإنسان يتناول به الأشياء.

[ص ۱۲۷، س ۱۶ / ص ۱۵۷، س ۲]

قوله: دعلى أنّ أجزاء الحده: قد قرّر و حقّق الحكيم السبزواري هذا المقام كل التقرير و تمام التحقيق و ذكر في تقريره احتمالين:

أحدهما أنّه كلام آخر على سبيل الاعتراض بأنّ في تلك الحدود تسامحين: أحدهما تجويز زيادة الحد على المحدود، و ثانيهما تحديد الجزء بالكل مم أنّ الأولى عكس ذلك.

و الثاني أنّه تزييف تلك الحدود بأنّ معرفة الكل متأخرة عن معرفة الجزء؛ فالواجب تعريف الإنسان مثلا بأنّه رأس و قدم و إصبع و كذا و كذا، لا تعريف الإصبع أو سائر الأجزاء بالإنسان.

أقول: فقوله: «و هاهنا وقع بالعكس على الوجه الأول» جواب عن الاعتراض و اعتذار عن القوم في تحديد الجزء بالكل و عدم اختيار العكس، بأنّه ليست تلك الأجزاء كالرأس و القدم و الإصبع في الإنسان مثلا أجزاءاً لنوعية الإنسان و ماهيته حتى تؤخذ في تحديده؛ إذ ليس من شرط الإنسان أن يكون له بما هو إنسان إصبع. فقوله: «إذ ليس شيء …» تعليل لاختيار القوم عكس ما هو الأولى بأنّ سر اختيار العكس إنّما هو لأجل أنّه ليس شيء …»

[ص ۱۲۷، س ۱۹ / ص ۱۵۷، س ۷]

قوله: «و الغلط في الأول»: انظر إلى تعليقة الفيلسوف البارع الحكيم السبزواري على هذا المقام فإنّه قرّر مقصود المصنف أثّم تقرير.

[ص ۱۲۸، س ۱۱ / ص ۱۵۸، س ۱]

قوله: «و نسب القول بتبدل حصة الجنس ...»: فهاهنا ثلاثة أقوال:

أحدها القول باتحاد الجنس و الفصل في الوجود؛ و دفع الإشكال المذكور باختيار تبدّل حصة من الجنس بعد زوال الفصل إلى حصة أخرى منه؛ فللبدن الذي هو الجنس حصتان: إحديهما ذائلة بزوال الفصل، و الأخرى حادثة جديدة باقية بعد زوال الفصل.

و ثانيها القول بعدم اتحاد الجنس و الفصل في الوجود و كونهما متباينين في الوجود، و بقاء الجنس بعينه بعد زوال الفصل، و هو الذي اختاره صاحب المطارحات و العلامة الدواني.

و ثالثها القول باتحادهما في الوجود كما هو الحق، و بقاء الجنس بعد زوال الفصل، لا بما هو جنس بل بما هو مادة.

[ص ۱۲۹، س ۷ / ص ۱۵۸، س ۱۱]

قوله: «كيف يصح الفرق»: إذ مع اتحاد المادة و الصورة في الوجود لايمكن الفرق بين البسيط و المركب الخارجيين [ذ مع الاتحاد كيف يمكن العلم بوجود التركيب في أحدهما دون الآخر.

[ص ۱۲۹، س ۱۲ / ص ۱۵۸، س ۱٦]

قوله: وفلايصح لأحد أن يقول ...ه: فلا فرق بين البسيط و المركب من هذه الجهة أيضاً، إذ الجنس و الفصل في المركبات أيضاً متحدان جعلا و وجوداً، كما أنّ الجنس و الفصل التحليلين في البسائط كذلك.

[ص ۱۲۹، س ۱۲ / ص ۱۵۸، س ۱۷]

قوله: «إلا أنّ المادة ...»: تمهيد لبيان الغرق و أنّه من جهة أخرى و هي ما قرّره بقوله: «بل المراد ...» و حاصله أن الفرق إنّما يظهر في النوع لجواز انتقال المادة و تحركها من صورة إلى صورة أخرى في المركب دون البسيط؛ فبهذا يعلم أنّ له مادة و صورة تركب منهما بخلاف البسيط.

[ص ۱۲۹، س ۲۰ / ص ۱۵۹، س ۸]

قوله: وو لذا قالواه: أي و لعدم جواز التحول في البسيط قالوا كذا؛ فإنّ الكم عرض بسيط، و المتصل الذي هو فصله لايزيد في العين على الكم؛ بل هما موجود واحد بخلاف الجنس و الفصل في المركب الخارجي كالإنسان فإنّهما موجودان بوجود واحد لا أنّهما موجود واحد.

و هذا الجنس أي الكم لايجوز أن يتحرك و يتحول من صورة الكم المتصل إلى صورة الكم المنفصل، إذ كل منهما شيء مباين للآخر مباينة تامة، و لا مادة له أيضاً؛ ففرق واضح بين الحيوان و الكم في أنّ الحيوان يجوز أن تتحول مادته من صورة إلى صورة أخرى، بخلاف الكم؛ فإنّ الكم المتصل شيء و الكم المنفصل شيء آخر مباين له بالكلية و لا مادة له أيضا؛ فالكم المتصل لايتحرك و لايتحول إلى شيء آخر، بل هو كم متصل أبدا، وكذا الكم المنفصل.

و الحاصل أنّه ليس حكم الحيوان المشترك بين الإنسان و الفرس حكم الكم المشترك بين المتصل و المنفصل، لمكان الفرق بين المادة المشتركة بين النوعين المتحالفين المتحولة من إحدى الصورتين إلى الصورة الأخرى، و المادة المشتركة بين النوعين المتضادين الغير الصالحة للتحول من إحدى الصورتين إلى الأخرى؛ و ذلك لأجل كون الصورة في القسم الأول أمرا زائدا على المادة، وكونها في القسم الثاني عين المادة، كالكم المشترك بين المتصل و المنفصل و إن كان التعبير عن الكم بالمادة تعبيرا مجازيا؛ و الأولى التعبير عنه بالأمر المشترك أو القدر المشترك. و هذا بعينه نظير الخط المستقيم و الخط المستدير الممتنع تحول أحدهما إلى الآخر، إذ ليس للخط المستقيم وجود و للاستقامة وجود آخر متحدبه، و لا للخط المستدير وجود و للاستدارة وجود آخر متحدبه، و لا للخط المستدير وجود و للاستدارة وجود آخر متحدبه،

[ص ۱۳۰، س ۴ / ص ۱۵۹، س ۱۱]

قوله: دو لوكان الأمركما ظنّه الجمهوره: من أنّ لكل من المادة و الصورة عند الاجتماع وجودا غير وجود صاحبته.

[ص ۱۳۰، س ۳ / ص ۱۵۹، س ۱۱]

قوله: ولجاز و لو بحسب العقل ...ه: إذ لو كان لكل من المادة و الصورة و الجنس و الفصل عند الاجتماع وجبود خاص به غير الوجبود الخاص بصاحبه لجاز ما قال.

[ص ١٣٠، س ٥ / ص ١٥٩، س ١٤]

قوله: •و أمّا المادة الأخيرة»: أي المادة البعيدة كمادة الشجر المقطوع على ما مثل به سابقا، أو المراد الهيولي الأخيرة على ما قرّره الحكيم المحسّي.

[ص ۱۲۰، س ۱۲ / ص ۱۳۰، س ۳]

قوله: وفيستعيل أن يكون غير الوجود يغيد الوجود وجوداه: لمّسا كسان شأن الفصل إفادة الوجود للجنس؛ فلابد أن يكون الفصل وجودا؛ و إلّا لكان غير الوجود مفيد الوجود للوجود؛ إذ الجنس يحتاج في تحصله و تحققه نوعا إلى ما يخرجه عن الإبهام؛ و اللاتحصّل إلى التعين و التحصل، و لايخرج عن الإبهام و اللاتحصّل إلى التعين و التحصل إلّا بالوجود؛ فإذا كان الفصل أمرا غير الوجود، لكان هذا الأمر الذي هو غير الوجود مفيد الوجود للوجود اللوجود اللوجود مذير الوجود مذير الوجود الموجود اللوجود ال

الأول من جهة امتناع كون أمر غير الوجود مفيدا للوجود.

و الثاني من جهة أنّ الوجود وجود موجود بنفسه و بذاته لا بسبب و علة. إص ١٣٠٠ س ١٣ / ص ١٦٠ س ٥]

قوله: «فاحدسُ أنّه لا يحتاج»: أي و من قولنا: «إنّ الفصل هو الوجود، و الوجود متعين بنفسه متشخص بذاته فاحدس» ذلك.

[ص ١٦٠، س ١٥ / ص ١٦٠، س ٧]

قوله: «فالغصل إذا لم يكن مشاركا للجنس»: فإنّ الناطق مثلا ليس مشاركا للحيوان في جنس آخر شامل لهما و كذا النامي للجسم؛ وإذا كان كذلك كان انفصاله عن الجنس بذاته لا بغصل آخر؛ لكن لمّا كان الفصل في النوع الجوهري كالإنسان مثلا جوهرا؛ فقال: «ففصول الجواهر جواهر أيضا» لكن لا أن يؤخذ في حدودها الجوهر ليكون الجوهر جنسا و يحتاج في انفصاله عنه إلى فصل آخر؛ هذا مع أنّ الفصل وجود، والوجود ليس بجوهر و لا عرض، و الوجود متميّز بذاته؛ بل لأجل اتحادها مع الجنس في الوجود، فكانت جوهرية الفصول في الأنواع الجوهرية لأجل اتحادها مع الجنس و سراية حكم أحد المتحدين إلى الآخر.

[ص ١٣٠، س ١٩ / ص ١٦٠، س ١١]

قوله: «إلّا جوهرية جنسها»: إشارة إلى ما قرّرناه آنفا من أنّ جوهرية الفصل إنّما هي لأجل اتحاده مع الجنس و سراية حكم أحد المتحدين إلى الآخر.

[ص ١٣١، س ٤ / ص ١٦٠، س ١٥]

قوله: دغير داخل في حدودها،: إذ كل عرض من الأعراض التسع له ماهية خاصة غير العرضيه؛ و مفهوم العرض و إن كان لازما عاما لجميعها كمفهوم الشيئية اللازمة لجميع الأشياء؛ إلّا أنّه ليس داخلا في حدودها. فحد الكم مثلا هو كونه قابلا للقسمة و النسبة بالذات، و إن قلنا إنّه عرض قابل للقسمة و النسبة بالذات ليس معناه أنّ العرضية داخلة في حد ذاتها دخول الجنس في نوعه.

[ص ۱۳۱، س ۵ / ص ۱۳۰، س ۱٦]

قوله: «فربما تخلو المرتبة من النقيضين»: فسمرتبة الذات أوسسع مسن مسرتبة الواقع، لجواز خلوّها من النقيضين و عدم جواز خلوّ الواقع عنهما. فالمراد من الواقع المذكور أولاً نفس الأمر الشسامل لمسرتبة الذات أيسضا، و الواقع

المذكور ثانيا الموجودية و التحقق في وعاء من أوعية الوجود.

[ص ۱۳۱، س ۱۰ / ص ۱۹۱، س ۲]

قوله: «و ذلك لاتحادها مع الفصول الجوهرية»: يبعني أنَّ عدم كون الصبور الجوهرية الجوهرية جواهر و لا أعراضا إنّما هو لأجل اتحاد تلك الصبور الجوهرية التي هي مبادئ الفصل مع الفصول و الفصول كما مرّ ليست بجواهر و لا أعراضا بل هي وجودات خاصة. و إنّما قال: «هي مباديء الفصول» لأنّ الفصول مشتقات و المشتق له معداً.

و قوله: «من موادها» متعلق بقوله: «المأخوذ» و ذلك لأنّ لكل فصل و صورة نوعية جوهرية خصوصا الفصل الأخير -لوازم و فصولا جوهرية مأخوذة من مواد حاملة لتلك الصور و الفصول كما سيصرّح المصنف -قدس سره -بذلك في قوله: «فالجوهر النطقي ...» فأخذ جميع تلك الفصول المأخوذة من موادها كالحيوانية و النباتية و الجسمية و الجوهرية في تحديد الجوهر النطقي إنّما هو من باب زيادة الحد على المحدود اضطرارا.

[ص ۱۳۲، س ۳ / ص ۱۹۱، س ۱۹

قوله: «كل بسيط صورته وجوده»: إذ صورة الشيء ذاته، و ذاته وجوده؛ فليس للبسيط صورة سوى نفس ذاته التي هي وجوده؛ و بعبارة أخرى صورة الشيء ذاته و حقيقته، و ذات الشيء البسيط و حقيقته نفس تلك الصورة البسيطة العارية عن المادة التي هي نفس وجوده.

[ص ۱۳۲، س ۳ / ص ۱۹۱، س ۱۹

قوله: «وكل مركب وجوده صورته»: قال الحكيم السبزواري: «لأنّ الصورة هي الفصل و الوجود؛ و المادة لمّا كانت متحدة بالصورة عنده، فتمام وجوده هو الصورة».

أقول: أو لأنّ شيئية الشيء بصورته لا بعادته، و صورته هي ما كان به موجودا في العين، و الصورة الموجودة من المركب في العين هي حاكية عن نحو وجوده في العين، و نحو وجوده في العين هو الوجود الوحداني في صورة وحدانية؛ فصع أنّ وجوده صورته. وقد صدر عبذلك الحكيم المحشّي أيضاً في توضيح قول المصنف: «و إن كان بعض الصور...» بقوله: «و المراد أنّ المركب بما هو واحد موجود و ذات، لا بما هو مركب و مجموع» إلى آخر ما قال.

[ص ۱۳۲، س ٤ / ص ۱۳۱، س ۱۷]

قوله: «و معنى صورته جزء ماهيته»: لمّا قال كل مركب وجوده صــورته فـي العين، فقال: «و معنى صـورته» أي مفهومها الذهني جزء مــاهيته المــركبة منه.

و من مفهوم المادة في الذهن؛ فإنّ محل تحليل الماهية و تشخيص أجزائها إنّما هو الذهن، و إلّا فالمادة و الصورة في الخارج متحدتان في الوجود.

[ص ۱۳۲، س ٥ / ص ۱٦٢، س ١]

قوله: «لا بالصورة»: أي لا بنفس الصورة كيف كانت مقارنة للمادة أم لا.

[ص ۱۳۲، س ٥ / ص ۱٦٢، س ١]

قوله: «و إن كان بعض الصوره: متعلق و مربوط بقوله: «و كل مركب وجوده صورته» أي و إن كان بعض الصور أي الصور الطبيعية فقط مما يلزمها في الوجود مقارنة المادة؛ فمقارنة المادة إنّما هي من لوازم وجودها الخارجي الطبيعي لا من لوازم ماهيتها؛ إذ ليست ماهية الصورة من حيث ذاتها متقومة بالمادة ولا مقترنة بها.

[ص ۱۳۲، س ۲ / ص ۱۹۲، س ۲]

قوله: دفالوجود و الذات في المركب ...ه: إذ ليس وجسود المسركب و ذاتـه إلّا صورته العينية؛ فالوجود و الذات في المركب من حيث هو مركب من اللوازم

۱. نسخه اصل: مقارنته.

الانتزاعية كالشيئية و الإمكان و نظائرهما؛ إذ ليس وجوده إلا صدورته، و المادة مستهلكة الوجود فانية الهوية؛ و ليس للمجموع بما هو مجموع وجود؛ و صورته واحد، و هذا الوجود الذي هو صورته واحد، و هذا الوجود الواحد هو وجوده الحقيقي؛ و أمّا وجوده بما هو مركب و ذات مؤلفة من أمرين -المادة و الصورة -فأمر انتزاعي.

و قال الحكيم السبزواري في أواخر تعليقته على هذا المقام: «و المراد أنّ المركب بما هو واحد موجود و ذات، لا بما هو مركب و مجموع، لأنّ الوجود يساوق الوحدة؛ ففي الحقيقة صدورته موجودة و هي واحدة، و مادتة مستهلكة فيها؛ فوجود المركب بما هو مركب و كثير انتزاعي.

أقول: ففيه تأييد و تصريح بما قرّرناه.

[ص ۱۳۲، س ۱۶ / ص ۱۹۲، س ۱۰]

قوله: «و ليس شيئا متناقضا»: أي ليس قولنا بأنّ شيئية الشيء بصورته لا بمادته، و لا قولنا بأنّ مادة الشيء حامل صورته، و العامل شيء مباين للمحمول متناقضين؛ و ذلك لأنّ المادة متحدة بالصورة، و اتحادهما اتحاد اللامتحصل مع المتحصل؛ و ما به الشيء هو بالفعل في مثل هذين الأمرين المتحدين بهذا الاتحاد واقعا و حقيقةً هو الأمر المتحصل؛ و أيضاً ليست حاملية المادة للصورة مقتضية لكونها أمرا مستقلا في قبال الصورة، لأنّها بعد حلول الصورة فيها صارت مستهلكة الوجود فانية في وجود الصورة.

## [ص ۱۳۲، س ۱۵ / ص ۱۹۲، س ۱۱]

قوله: دفلهاه: أي فللمادة في هذا النحو من الوجود الغير المتحد بالصورة، و هو الوجود الحامل لاستعداد الصورة و قوتها. و هذا النحو من الوجود هو الوجود السابق على وجود الصورة بالزمان. و قوله: «معيّنة» حال من «الصورة» إشارة إلى أنّ السبق الزماني إنّما هو بالنسبة إلى الصورة المعيّنة المستعدلها؛ وإلّا فليس للهيولى سبق على مطلق الصورة، لاستحالة

خلوها عن مطلق الصورة.

[ص ۱۳۲، س ۱٦ / ص ۱۹۲، س ۱۳

قوله: «وكلامنا ...»: أي و ليس كلامنا في مورد الحكم باتحاد المادة مع الصورة في الوجود في المادة السابقة الحاملة لقوة الصورة و استعدادها؛ بل كلامنا في المادة التي صارت بالفعل مادة لوجود هذه الصورة.

[ص ۱۳۳، س ٥ / ص ۱۶۳، س ۲]

قوله: «و إن كان كل منها مقوما لحقيقة أخرى»: ككون الفصل «النامي» مقرما لجسم نباتي بحسب هذا الرجود النباتي، و كون «الحساس» مقوما لجسم حيواني بحسب هذا الوجود؛ فجميع تلك الفصول المتقدمة في الرتبة المسعودية المقومة لسائر الحقائق الموجودة بوجودات خاصة بها موجودة في الفصل الأخير منطوية في وجوده بمعنى أنّ وجوده بوحدته جامع لوجود اتها منتزعة من وجوده.

[ص ۱۳۲، س ۲ / ص ۱۹۳، س ۳]

قوله: وليست إلّا الوجودات»: لأنّ ما يتقوم و يوجد به الشيء هو مبدأ الفصل؛ فحقيقة الفصل ليست إلّا الوجود الخاص بالشيء الذي هو شخص حقيقي. و لمّا كان الفصل هو ما به الشيء موجود، فالموجود الحقيقي هو الفصل الذي هو الوجود؛ فالموجود عن كل شيء في الخارج هو نفس الوجود.

[ص ۱۳۳، س ۱۶ / ص ۱۹۳، س ۱۳]

قوله: دفهذا معنى وجود الكلي الطبيعيه: أي و هذا الذي قلنا من أنّ مبدأ الفصل الأخير في كل نوع هو ما يتقوم و يوجد به الشيء في الخارج، و أنّه بوحدته جامع لجميع الفصول المتقدمة التي هي أيضاً حقائق وجودية و لوازم لرجود الفصل الأخير، و أنّ الوجود هو الموجود بالحقيقة هو معنى وجود الكلي الطبيعي أي الماهية في الخارج؛ فوجوده وجود الشخص، بمعنى أنّه مظهر له حاك عنه حكاية الشيء عما في جوهر ذاته؛ فالوجود بالحقيقة هو

الموجود المتشخص بنفسه، و الماهية أي الكلي الطبيعي تنتزع منه لا بمعنى أنّه موصوف بالوجود بمعنى أنّ الوجود كما هـ و منسوب إلى الشخص منسوب إليه. فليس للكلي الطبيعي من حيث هو كلي طبيعي وجود في قبال وجود الشخص أصلا لا بالذات و الأصالة و لا بالعرض و التبعية؛ بل الموجود بالذات و بالحقيقة هو الوجود الحاكي عن الكلي الطبيعي و كل ما به قوامه و من لوازمه أو من عوارضه.

ففرق إذاً بين القول بكون الكلي الطبيعي موجودا و لو بوجود أشخاصه أو في ضمن وجود أشخاصه، و القول بأنّه من حيث هو كلي طبيعي ليس موجودا أصلا و بوجه من الوجوه و أنّ الموجود هو الوجود و هو الفصل الحقيقي؛ فحال الوجود بالقياس إلى الكلي الطبيعي كحال المرآة بالقياس إلى الشبح المرئي في المرآة ليس موجودا فيها لا بالذات و لا بتبعية وجود المرآة بل المرآت حاكية عنه و مظهر له؛ كذلك الكلي الطبيعي ليس موجودا لا بالذات و لا بالتبعية بل الموجود هو الوجود الحاكي عنه.

[ص ۱۳٤، س ٣ / ص ١٦٤، س ٣]

قوله: «اعلم أنّ الفصل المنطقي»: أي مسا هسو مسبداً الفسصل الاشستقاقي و معروضه.

قال الفيلسوف المحقق السبزواري في ذيل تعليقته الناظرة إلى هذا المقام: «فحقائق الفصول ليست إلّا الوجودات؛ و المراد بالفصل المنطقي ليس نفس الفصلية المعروفة في المنطق، أعني الكلي المقول في جواب أيّ شيء في جوهره؛ بل مقابل الاشتقاقي أعني المفهوم المعروض لذلك المأخوذ في الحد الخالى عن الاشتقاقي».

أقول: أي المعنى المقابل للاشتقاقي هو المفهوم المعروض للفصل الاشتقاقي المأخوذ في حده أي في حد الفصل المنطقي الخالي هذا المفهوم عن الاشتقاقي؛ فمفهوم النطق الذي هو الفصل المنطقي معروض للسناطق الذي هو الفصل المنطقي معروض للسناطق الذي هو الفصل الاشتقاقي المأخوذ في حد هذا المفهوم المعروض لذلك الفصل الاشتقاقي المأخوذ في حد النوع الخالي هذا المفهوم عن الفصل الاشتقاقي.

و قال أيضاً في تفسير قول المصنف: «اعلم أنّ الفصل المنطقي إذا كان موجودا»: «أي محمولا موجودا في العقل».

أقول: وإنّما فسّره بذلك لأنّ الفصل المنطقي أي مبدأ الفصل ليس موجودا في الخارج، لأنّ الموجود في الخارج هو الوجود لا الفصل بما هو فصل و بعنوان الفصلية؛ فهو بهذا العنوان محمول موجود في العقل؛ و الفصل الاشتقاقي مفهوم عارض للفصل المنطقي مشعر به حاك عنه و ليس بفصل حقيقي. و أمّا خلق الفصل المنطقي عن الاشتقاقي فلما سيصرح بذلك المصنف -قدس سره -عاجلا، و فسّره الفيلسوف المحشّي أحسن تفسير و أكمل تحرير.

و محصل الكلام في هذا المقام أنّ ما به جوهرية الشيء أو عرضيته ' و هو الفصل المنطقي الذي هو نحو وجوده إذا كان موجودا أي مفهوما محمولا في العقل على ذات الشيء و حقيقته الوجودية و هو معنى كونه موجودا - على ما فسره الفيلسوف المحشّي - فلايجب أن يكون الفصل الاشتقاقي المعروف في المنطق موجودا بالفعل على نعت الانفراد و الاستقلال كسائر الفصول الاشتقاقية الموجودة بالانفراد في سائر المركبات الخارجية، كالناطق الموجود بالفعل في جميع مراتب وجود الإنسان المتحرك في جوهره و ذاته؛ إذ كثير من أنواع الأعراض لها فصول منطقية بها قوام ذاتها و نحو وجودها، و ليست لها فصول اشتقاقية؛ و إلّا لكانت الكثرة الغير المتناهية الحاصلة من الفصول الغير المتناهية المترتبة

١. نسخه أصل: عرضية.

ترتبا زمانيا التي كل منها بإزاء مرتبة من صراتب هذا النوع الضاص من العرض، كمراتب الحرارات و مراتب الروائع و مراتب السوادات الصاصلة بالحركة نعو الاشتداد أو النقص، موجودة بالفعل. و المراد به الترتب الترتب العلّي. و المعلولي؛ إذ ليست المرتبة اللاحقة إلّا بنحو الإعداد.

و قوله: «فإنّ كثيرا ما يحصل ...» تعليل لقوله: «و لا أيضاً لجميع الأنواع الجوهرية فصول اشتقاقية» و الظاهر أنّ قوله: «فصولا» بالنصب غلط من الناسخ، و الصحيح بالرفع. و الحاصل أنّ الفصل المنطقي موجود في كل مركب و بسيط. و للمركبات بإزاء الفصول المنطقية فصول اشتقاقية موجودة بالانفراد في أنواع مختلفة كالناطق و الساهل و الناهق الموجود كل منها في نوع خاص من الحيوان بانفراده؛ و لكن ليس للبسائط حجوهرا كانت أو عرضا فصول اشتقاقية بإزاء الفصول المنطقية، كمراتب الحرارات و السوادات و الروائح في الأعراض و كمراتب النفس المتحركة في جوهرها.

[ص ۱۳٤، س ۸ / ص ۱٦٤، س ۹

قوله: والأنواع كثيرة عنان كل مرتبة من مراتب الشديد و الضعيف نوع مغاير لنرع سابق عليه أو الاحق له؛ و لكن تلك الأنواع الكثيرة الحاصلة من حركة الجوهر في مراتبه ليست موجودة بوجودات متمايزة بالفعل؛ بل كلها ينتزع من هذا الوجود الواحد بحسب مراتبه المختلفة؛ و يحصل في كل مرتبة فصل منطقي لكل نوع من تلك الأنواع؛ و تنتزع تلك الفصول و الأنواع من هذا الوجود البسيط الكمالي الواقع في المرتبة الأخيرة؛ فإذا كان الأمر على هذا المنوال و كانت الفصول المنطقية موجودة في جميع المراتب و الأنواع الكمالية و حقيقة الفصل هي الوجود، فقد ثبت أنّ للوجود كمالية و نقصا و شدة و ضعفا.

[ص ۱۳۶، س ۱۲ / ص ۱۳۵، س ۱۳

قوله: دفي خصوص فرديته ه: أي في وجوده الخاص المستعين لا في أصل المعنى المشترك في جميع الأفراد و الأشخاص الوجودية: فالتفاوت إنّما هو بالفصول التي هي الوجودات في الحقيقة.

[ص ۱۳۶، س ۱۳ / ص ۱۹۴، س ۱۵]

قوله: «يرجع إلى الفصول»: و الفصول عندنا وجودات، فالتفاوت يرجع إلى الوجود في الحقيقة.

[ص ۱۳۶، س ۱٦ / ص ۱٦٤، س ۱۸]

قوله: «كما أنّهم ذهبوا إلى التفاوت بالأقدمية بحسب الماهيات»: على ما قرّره في أوائل الأمور العامة من كتاب الأسفار و ذكر دلائله على أصالة الماهية في قوله: «بأنّ ماهية العلة بما هي في العلة أقدم منها بما هي في المعلول» و أبطلها بما لا مزيد عليه.

[ص ١٣٥، س ١ / ص ١٦٥، س ٣]

قوله: دو رجّعنا هناك جانب القول بالأشدية بعسب الماهية ه: فإنّ المشهور عن الجمهور أنّ الميز بين الأشياء إمّا بتمام الذات أو ببعض الذات أو بالعوارض، و لا رابع في البين؛ و لكن الإشراقيين جوّزوا قسما لل رابعا هو التشكيك في نفس الذات و الحقيقة، لكن لا في أصل الذات فإنّ أصل الذات محفوظ في جميع المراتب، بل باعتبار المراتب و الدرجات. و المصنف رجّح هناك جانب هذا الرأي و حكم بجواز وقوع التشكيك بالنقص و الكمال في نفس الذات و الماهية لا بمعنى البينونة بين الناقص و الكامل في أصل الذات و الحقيقة؛ بل بمعنى أنّ للذات في أصلها و نفسها تفاوتا بحسب النقص و الكمال و عرضا عريضا في أصل الذات و الحقيقة المحفوظة في جميع المراتب الناقصة و الكاملة؛ و أمّا هنا فقد عدل عن هذا النظر و حكم بأنّ هذا التفاوت كالتفاوت

بالأقدمية يرجع أيضاً إلى التفاوت في أنحاء الوجودات؛ فما به التفاوت و ما فيه هو نفس الوجود بالنقص و الكمال و الضبعف و الشدة و الأقدمية و خلافها.

### [ص ۱۳۲، س ۵ / ص ۱۳۲، س ٤]

قوله: دفي هذا المعنى الكلي»: أي المفهوم العام الذهني للوجود العارض لجميع الوجودات الغير المقوم لها، فإنّه كسائر المعاني العامة كالشيئية و الإمكان و نظائرهما، فله وجود زائد في العقل، إذ مفهوم الوجود العام الشامل لجميع الوجودات زائد على أصل الحقيقة في الواجب و الممكن عند جميم الفرق من المتكلمين و الحكماء.

### [ص ۱۳۱، س ۱۰ / ص ۱۹۱، س ۹]

قوله: وفعاله كحال العرضي الآخره: في كونه مباينا مغايرا للجنس، فلا فرق في هذه الجهة أي في الزيادة و المغايرة بين الفصل العارض للجنس و سائر الأعراض اللاحقة للجنس.

## [ص ۱۳۲، س ۱۰ / ص ۱۳۲، س ۹

قوله: «فيكون الاشتداد فيما وراء السواد»: أي فإذا كان الاشتداد في الفصل و هو أمر مغاير للجنس، فيكون الاشتداد في أمـر وراء السـواد؛ فـما مـعنى حكمهم برقوع الأشد و الأضعف في السواد؟

## [المشهد الثاني] [في وجوده تعالى و إنشاء الله النشاة الآخرة و الأولى و فيه شواهد]

# [الشاهد الأول] [في صنعه و إبداعه]

[ص ۱۳۷، س ۸ / ص ۱٦٩، س ٦]

قوله: « تام الوجود»: قال الفيلسوف المحتثّي الحكيم البارع: «أي ليس له حالة منتظرة».

أقول: هذا حق إلَّا أنَّه تفسير للشيء بلازمه.

[ص ۱۳۷، س ۸ / ص ۱۲۹، س ٦]

قوله: «فوق التمام»: قال: «أي كل وجود و كمال فيما سواه مترشح منه و لا يعوزه شيء من كمال أعم من الكمال الأول و الثاني».

أقول: أي الكمال الأول المتمم المكمل لذات الشيء كالناطقية للإنسان مثلا. و الكمال الثاني من الأوصاف اللاحقة له أو اللازمة لتعينه و تشخصه و هذا في الإنسان؛ و أمّا في الواجب فكالعلم و القدرة و الحكمة البالغة. و التعبير بالأول و الثاني لمجرد الفرق بين نحوي الكمال و إلّا فذاته بذاته مبدأ كل الخيرات و جامع جميع الكمالات، و كلها متحد بالذات؛ فجميع الكمالات الأول أو الموجودة في جميع الموجودات، سواء كانت من سنخ الكمالات الأول أو

الثواني، موجودة في حاق ذات البارئ.

[ص ۱۳۷، س ۸ / ص ۱۶۹، س ٦]

قوله: «أو صغة»: قال الغيلسوف المحشى: «أراد صنفة خاصة بالثاني».

أقول: لعل مقصوده أي كل صغة خاصة بكل موجود هو بالقياس إلى الوجود الواجب واقع في ثانية المراتب الشاملة لما سوى الأول من مراتب الوجود.

و إنّما قال: «خاصة بالثاني» لأنّ صفته تعالى عين ذاته؛ فلايقال فيها إنّها خاصة به تعالى، لأنّ في لفظ الخصوصية إيماءا إلى الزيادة؛ بل لفظ «الخصوصية» و «الاختصاص» و نحوهما مناسب لما سواه تعالى؛ أو لعل المراد ب«الثاني» في كلامه الواجب الوجود الثاني المفروض؛ و المقصود أنّ الواجب الوجود هو واجد للكمال الأول و الثاني و لجميع الصفات الكمالية الخاصة بسائر الموجودات حتى للصفة الخاصة بالواجب الرجود الثاني إن كان في العالم واجب آخر مفروض؛ أو لعل لفظ «الثاني» غلط وقع في العيارة سهوا من الناسخ أو من المطبعة.

و أمّا الضمير في قول الحكيم المحشي: «و أمّا كونها في الأول عين ذاته» فعائد إلى الصفة أو إليها و إلى الكمالات الأولى و الشانية؛ و المقصود أنّ جامعية الذات لجميع الكمالات و الصفات أمر هو المقصود بيانه هنا؛ و أمّا كونها عين الذات فهو مقتضى البرهان المذكور في محله المتكفل لبيانه.

[ص ۱۳۷، س ۸ / ص ۱٦٩، س ۷]

قوله: «أو إرادة»: بل ذاته تعالى عين إرادته القديمة المتعلقة بإيجاد كل شيء في وقته و زمانه من غير حدوث إرادة جديدة حين إيجاد شيء في زمان معين، خلافا للكرامية القائلة بحدوث الإرادة الجديدة حين إيجاد شيء في وقت معين. و ذاته عين الداعي لإيجاد الأشياء بلا داع زائد على ذاته، لأنّ ذاته غاية الغايات و منتهى المقاصد، خلافا للمعتزّلة القائلة بأنّ الداعي له على الإيجاد إيصال النفع إلى العباد.

و ذاته عين القدرة القاهرة على خلق كل شيء من غير افتقار إلى الآلة؛ 
كيف، و ذاته بذاته خالق الآلات و الأسباب و لا آلة للذات الضالقة للآلات و الأسباب؛ و هو تام الفاعلية فلايعتريه تغير من حركة أو عزم أو تهيّو، 
لإيجاد الأشياء، و لا تأثر و انفعال من غيره بأيّ نحو من أنحاء التأثر و الانفعال من الاستعانة و الاستعداد و الاكتساب و التوسل بشيء مما سواه؛ 
أو تعقل زائد للفعل من الصور المرتسمة؛ أو تعقل الأصلح كما يقول المعتزلة في ترجيح الحادث و مرجّع الحدوث؛ أو تعقل لغرض زائد فإنّه لو المعتزلة في ترجيح الحادث و مرجّع الحدوث؛ أو تعقل لغرض زائد فإنّه لو كان لفعله غرض و يعقله أولاً ثم يفعله، لما كان مختارا حقيقيا، بل كان مسخرًا مقهورا للتصديق بفائدة الفعل كما سواه، كما قال ابن سينا: «إنّا مضطرون في صورة المختارين».

[ص ۱۳۷، س ۱۰ / ص ۱۳۹، س ۸]

قوله: «و هو أول كل شيء»: إذ هو مبدأ الوجود مما في الغيب و الشهود، و محقق الحقائق و مشيّء الأشياء؛ و هو الواجب و الأصل و العقيقة، و ما سواه ممكن و فرع و رقيقه و روائح فيضه و لوامع نوره، فهو قبل كل شيء على الإطلاق.

[ص ۱۳۷، س ۱۰ / ص ۱۹۹، س ۸]

قوله: دفلا أول له بوجه من الوجوه: إذ واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات، و سابق الوجود على ما سواه من الموجودات، و غير مستعين بشيء من الأسباب و الآلات؛ فلو كان له شيء من الأمور المذكورة آنفا كان له تأثير في فاعليته، فكان له سبق في فاعليته، فلم يكن أولاً من جميع الوجود.

[ص ۱۳۷، س ۱۳ / ص ۱۷۰، س ۱]

قوله: «فلایکون واحداً حقیقیاً»: لأنّه حینئذ کانت فیه جهة ( وجوب و جهة ۲ امکان و جهة ۲ مینان و جهة ۲ مینان و جهت فعلی و جهت المکان و جهت فعلی و جهت فعلی و جهت فعلی و المکان و قوق، فکان متعددا.

[ص ۱۳۸، س ۱ / ص ۱۷۰، س ٤]

قوله: «سواء كان التغير زمانيا»: حاصلا بالتدريج في زمان فاصل بين المتفير منه و المتغير إليه؛ و فيه مضافا إلى المحذور المذكور في الكتاب محاذير أخرى من لزوم النقص و التجدد و القوة و الإمكان و نحوها.

[ص ۱۳۸، س ۱ / ص ۱۷۰، س ٤]

قوله: وأو ذاتياه: أي تبدلا دفعيا آنيا من ذات إلى ذات أو من حال أو صدفة ذاتيتين إلى حال أو مدفة ذاتيتين أخريين أو المراد من التغير الزماني كون الذات محفوظة و مع ذلك متحولة في شئون و أوصاف و أحوال متبدلة متجددة في أزمنة مختلفة نظير الاستحالة؛ و من التغير الذاتي كون الذات متغيرة متجددة في كل آن نظير التغير و التجدد الجوهري في الطبائع و النفوس، أو في معرض الكون و الفساد و لا محالة كان التغير ذاتيا.

[ص ۱۳۸، س ۱ / ص ۱۷۰، س ٤]

قوله: «إلى شر»: أي إلى ما هو شرّ بالقياس إليه لقصوره عن مرتبته تعالى و إن كان خيرا بالقياس إلى ما سواه.

[ص ۱۳۸، س ۲ / ص ۱۷۰، س ۵]

قوله: «و هذا مستحيل في العقل»: أي تغير الشيء من خير إلى شر مستحيل عقلا، و لا سيما في الشيء العاقل المدرك و بالأخص في الواجب العظيم شانه الذي هو مبدأ كل خير و كمال و جمال؛ و كل شيء ما سواه دونه في

۲. نسخه اصل: جهته.

۲. نسخه اصل: جهته.

۱. نسخه اصل: جهته. ۲. نسخه اصل: جهته.

۵ نسخه اصل: آخریین.

رتبة الوجود و في الكمال.

و قوله: «و لما سبق ...» تعليل آخر لاستحالة التغير في ذاته تعالى بأيّ وجه كان من جهتين: إحداهما من جهة نفس الحركة و استلزامها لكونه ذا قوة جسمانية؛ و الأخرى من جهة الفاية، و أنّ كل ما يطلب غاية لمتكن حاصلة له فهو ذو ماهية، و الوجود ذو الماهية وجود محدود، و المحدود ناقص قاصر؛ و الواجب هو الوجود الصرف بلا ماهية، و الوجود الصرف تام الوجود كامل الذات واجد لجميع الموجودات و الكمالات بنحو أعلى و أتمة.

[ص ۱۳۸، س ۸ / ص ۱۷۰، س ۱۲]

قوله: دحتى يكون له حد لم يكن فيه عالما أو قادراه: و هو حد الذات و مرتبتها، فإنّه إذا كانت صفاته عارضة لذاته كانت مرتبة ذاته في نفس ذاته عارية عن الصفات، مع أنّ ذاته صرف الوجود الواجد للجميع الكمالات.

[ص ۱۳۸، س ۱۰ / ص ۱۷۰، س ۱۳۸]

قوله: «لأنّه صعد فرده: الصعد هو الشيء المالئ المصعت الفاقد للخلل و الفرج و الأجواف، أي لأنّه وجود مالئ ليس فيه جوف خالٍ عن شيء يجب وجوده له حتى يكون من جهة ذلك الشيء بالقوة فيكون مركبا من فعل و قوة فلايكون فردا؛ إذ الفرد يطلق على ما ليس له مثل و لا عدل و لا فيه تركيب عن أجزاء متشابهة أو متخالفة. و يؤيّد هذا التفسير قوله: «يجب أن يكون جميع كمالاته قد خرج فيه من القوة إلى الفعل»؛ هذا. و قد ذكر الفيلسوف المحشّي و جوها أخرى في توضيح المقام و الأولى ما قرّرناه.

[ص ۱۳۸، س ۱۱ / ص ۱۷۰، س ۱٤]

قوله: «لاجهة فيه غيره»: أي لا جهة فيه سوى نفس ذاته التي هي صرف الوجود الواحد الأحد الواجد لجميع الكمالات العارى عن شيء من الجهات

١. نسخه اصل: الواحد

كالقوة و الاستعداد بالقياس إلى صفة كمالية.

[ص ۱۳۸، س ۱۳ / ص ۱۷۱، س ۱]

قوله: «نقصان»: أي فقدان و عدم لشيء، لأنّ الشقصان يوجب التعدد أي التركيب من الفعلية و القوة المستلزم للتعدد.

[ص ۱۳۹، س ۱ / ص ۱۷۱، س ۵]

قوله: دو حقيقة الشيء لاتكون معتزجا بغيره: سواء كانت تلك الحقيقة حقيقة الوجود أو حقيقة الصفة الكمالية؛ فكما أنّ وجوده تعالى و هو حقيقة الحقائق و أصل كل حقيقة وجود واحد بسيط، و مع وحدته و بساطته كل الوجودات و ليست تلك الحقيقة معتزجة من الوجود و شيء غير الوجود، كذلك صفة العلم حقيقة العلم التام الأتم الكامل الأكمل ليست معتزجه من العلم بشيء و عدم العلم بشيء، بل هي كل العلم و كل العلم بكل شيء؛ و لو لا ذلك لكان وجوده معتزجا من وجدان و فقدان، و علمه معتزجا من علم و جهل؛ و ما كان معتزجا بغيره لم يخرج جميعه من القوة إلى الفعل، بل قد بقى فيه شيء بالقوة و الإمكان؛ إذ لو كان تاما كاملا بالفعل لم يحتج إلى انضعام فيه شيء بالقوة و الإمكان؛ إذ لو كان تاما كاملا بالفعل لم يحتج إلى انضعام فيه شيء بالقوة و الإمكان؛ إذ لو كان تاما كاملا بالفعل لم يحتج إلى انضعام لهير؛ فالتركيب و الامتزاج آية النقصان و الإمكان؛ تعالى الواجب عن ذلك.

[ص ۱۳۹، س ٤ / ص ۱۷۱، س ۸]

قوله: دوحدة عددية ه: مقرونة بالتعين و التشخص العارضين المانعين عن الشمول و الإحاطة و الظهور في جميع المظاهر كوحدة زيد مثلا؛ فإن الوحدة العددية وحدة حاصلة للشيء من مقارنته لأمر مميز إيّاه عما سواه زائد على ذاته مانع لشموله و إحاطته وسعته لجميع صا عداه، و الواجب متعين ممتاز عما سواه بنفس ذاته لا بمقارنة شيء آخر، بل وحدته وحدة حقيقية؛ و آية تلك الوحدة في عالم الإمكان وحدة العقل البسيط الجامع لجميع العقول التفصيلية، و وحدة النفس الجامعة لجميع القوى العلمية و

١. ظاهراً: ممتزجة.

العملية، إلَّا أنَّها وحدة حقيقية فقط لا حقة حقيقية.

[ص ۱۳۹، س ۱۰ / ص ۱۷۱، س ۱۵]

قوله: «العلم هناك في شيئية المعلوم»: يعني أنّ العلم بشيئية المعلوم الكائن هناك -أي في عالم الربوبي و موطن الذات -أقوى وجوداً من نفس الشيء المعلوم الموجودة من الأشياء في العالم الربوبي و حضرة الذات أقرى وجودا من وجودها في هذا العالم السفلي و سائر العوالم الإمكانية أيضاً؛ فالإنسان العلمي الإلهي أقوى وجودا في الإنسانية من الإنسان الجسماني الكائن في هذا العالم، و الإنسان الروحاني الكائن في هذا العالم، و الإنسان الروحاني الكائن في هذا العالم، و الإنسان الروحاني

و الحاصل أنّ حقائق الأشياء الموجودة في ذات البارئ المعلومة بالعلم الأزلي الذاتي الإلهي أولى و أحقّ بالشيئية من شيئيتها الموجودة في العوالم الإمكانية بالوجودات الخاصة بها؛ لأنّها أظلال و رقائق لتلك الحقائق الموجودة هناك.

و قوله: «نعم فإنّه مشيّيُ الأشياء ...» فهو كلام المصنف و هـو تأييد و تصديق لصحة قول القائل المذكور؛ و الضمير عائد إلى الله تعالى.

و قال الحكيم السبزواري في هذا المقام: «بل العلم هاهنا أقوى أيضاً» إلى آخر ما قال.

أقول: و هذا كلام جزل صدر من الأمل، ضناعف الله أجره و نوّر الله مضمعه.

[ص ۱۳۹، س ۱۲ / ص ۱۷۱، س ۱۷]

قوله: «فوق الشيء و يزيد»: قال الحكيم السبزواري: «الأُظهر هو «الشيء» بدل «فوق الشيء».

أقول: و يمكن أن يكون المراد أنّ تأكّد الشيء و تمامه فوق الشيء و يزيد عليه في الوجود و الشدة؛ على أن يكون قوله: «و يزيد عليه» تأكيدا لقوله: «فوق الشيء».

[ص ۱۷۰، س ۱ / ص ۱۷۲، س ۵]

قوله: وعن المادة ه: متعلق بقوله: «مفارق الوجود» و بقوله: «و التأثير»، و المعنى: أنّه يجب أن يكون في وجوده و في فاعليته و تأثيره في غيره مفارقا عن المادة مستغنياً عنها مستقلا بذاته، خلافا للنفس؛ فإنّها و إن كانت مفارقة الوجود عن المادة مجردة في ذاتها عنها، إلّا أنّها في التأثير و التدبير مفارقة الوجود مفارقا عن المادة و عن تأثير المادة فيه. و قيد «المفارقة عن التأثير عن المادة» للإشارة إلى أنّ النفس و إن كانت مفارقة الوجود عن المادة بالذات، إلّا أنّها متأثرة عن المادة نوعا من التأثر، لسراية أحكام المادة فيها كسراية أحكامها في المادة بحكم الاتحاد في الوجود.

[ص ۱۵۰، س ۲ / ص ۱۷۲، س ۲]

قوله: «و التأثير في الهيولي»: عطف على «الوحدة» أي و لعدم التأثير في الهيولي، لكونها قرة محضه فاقدة للفعلية التي هي شرط التأثير و التأثر؛ مع أنّ الصادر الأول أعني العقل يجب أن يكون فاعلا مؤثرا في غيره، لكونه واسطة لصدور ما سواه و نزول الفيص إلى ما عداه، خصوصا العقل الثاني الصادر عنه من جهة وجوده و وجوبه، و جرم الفلك الأول و هو الجسم الأقصى الصادر عنه من جهة ماهيته و إمكانه.

[ص ۱۱۰، س ۲ / ص ۱۷۲، س ۲]

قوله: «و استقلال الوجود في العرض و الصورة»: أي و لعدم استقلال الوجود فيهما، لأنّ العرض حالّ في الموضوع، و الصورة حالّة في الهيولى، فهما غير مستقلين في الوجود و الإيجاد، و التأثير في الغير فرع الاستقلال في الوجود.

[ص ۱٤٠، س ٦ / ص ١٧٢، س ١٤٠]

قوله: «و لوصدر عنه غيره بالذات»: أي لو صدر عن الواجب - جلَّ شانه - غيره

بالذات أي لا بواسطة العقل، لكان في ذاتِه كثرة حسب كثرة الصادرات، لامتناع صدور الكثير عن الواحد، فلابدغي صدور الأشياء من حيثيات متكثرة في ذاته مع أنّه واحد بسيط من جميع الجهات؛ أو المعنى: لو صدر عن الواجب موجود غير العقل بالذات أي بلا واسطة العقل؛ لكن الأول أرجح وأنسب بالمقام.

### [ص ١٤١، س ١ / ص ١٧٣، س ٧]

قوله: «استناد الحركات الطبيعية إلى أشواق و إرادات»: الشوق و الإرادة إنّما هما للنفس الشاعرة بأفاعليها و غايات أفاعيلها المحركة بالإرادة، و نسبتهما إلى الحركات الطبيعية لأجل كون الطبيعة فيما له نفس شاعرة مقهورة للنفس، فاعلة مارادتها.

#### [ص ١٤١، س ٣ / ص ١٧٣، س ٩]

قوله: دو إلى فيضه الأوله: هو العقل الأول الذي هو الصادر الأول، و إن كا ن الوجود المنبسط المسمى بـ«الفيض المقدس» هو الصادر الأول بالحقيقة.

#### [ص ١٤١، س ٥ / ص ١٧٣، س ١٢]

قوله: دمثلث بالعرض: إذ له ثلاث جهات و اعتبارات، حيث إنّ له وجوداً، و له أيضاً شهوداً لحضرة المعبود و وجوبا بوجوبه تعالى و عشقا لجماله و بهائه و كماله، و له ماهية و ذات مخصوصة على ما قرّره في الإشراق الرابع من الشاهد الأول من المشهد الثاني. و كون العقل الأول مثلثا بالعرض، لأجل أنّ تلك الجهات و الاعتبارات الثلاث إنّما هي بالفرض و التحليل الذهني. و قد قرر الفيلسوف المحشّى تلك الجهات الثلاث بما لا مزيد عليه.

## [ص ۱٤١، س ٦ / ص ١٧٣، س ١٢]

قوله: وفيكون الجواهر المفارقة»: أي أرباب الأنسواع البسسيطة و المركبة المتحركة في ذواتها و جواهرها إلى تلك الجواهر المفارقة التي هي أربابها و تلك أصنامها؛ و تلك الجواهر المفارقة هي العقول المتكافئة في الطبقة العرضية؛ و أمّا العقول الكلية في الطبقة الطولية المحركة للنفوس الفلكية بالتشويق؛ فقد أشار إلى وجودها و تأثيرها في النظام العلوي السماوي و تعدادها بقوله: «ثم إنّه قد ظهر ...».

[ص ١٤١، س ١٣ / ص ١٧٤، س ٤]

قوله: دهي صور هذه العركاته: أي مبادئ الحركات و هكذا الصورة في قوله: «صور الأشواق العقلية» و فسّرها الفيلسوف المحشّي بما به الشيء بالفعل؛ و مآل التفسيرين واحد. و يمكن أن يقال: إنّما جعل الطبائع السماوية صور الحركات الصادرة عنها، لأجل أنّ الحركة دالة بوجودها على أمر هو مبدؤها و منشؤها؛ و لمّا لم تكن الحركة ذات صورة مشهودة كسائر الأمور المشهودة سوى نفس مفهوم الحدوث التدريجي، فكانت الطبائع الفاعلة إياها صوراً لها؛ و هكذا الأمر في كون النفوس صورا للأشواق.

[ص ۱۱۱، س ۱۵ / ص ۱۷٤، س ٦]

قوله: دو العقول أعلاها مرتبة،: أي و العقول الكلية الطولية المحركة للنفوس الفلكية بالتشويق ـ و أقرب منزلة من تلك الأجرام و نفوسها المنطبعة المحركة بالمباشرة و العقول المتكافئة. و المراد بمدبراتها نفوسها المنطبعة.

[ص ١٤٢، س ٣ / ص ١٧٤، س ١٢]

قوله: دأهل الجاهلية الأولى ه: وهم السابقون الأولون من زعماء المذهب المادي الذين سبقوا إلى القول بأصالة المادة و أزليتها و مبدئيتها للنظام العلوي و السغلي الجسماني من بلاد يونان أو إيران أو الصين في الأزمنة القديمة على ما ثبت في تاريخ النشأة الفكرية، من أنّ طالس الملطي أول من أسس أساس المذهب المادي، وهو القائل بأنّ مبادئ النظام المحسوس هي الماء و النواء و الهواء و النار المعروفة عند الأوائل بالعناصر الأربعة

البسائط؛ و لكن الظاهر من قول المصنف: «و منهم من زعم أنّ مادة هذه المحسوسات ...» أنّ هذا هو المذهب الأصنيل الأقدم من جميع المذاهب المادية لا المذهب المنسوب إلى طائس.

و إلى هذا المذهب الأصيل الأقدم مال الرجل المعروف بداروين القائل بأنّ المادة هي الأصل الأول القديم الأزلي الساري في جميع الأجرام و الأجسام المتطوّر بأطوارها المتفاوتة المتصور بصورها المختلفة و خواصها المتفننة تحت ناموس البقاء و سنة النشوء و الارتقاء بمعونه الحركة.

و ما قاله المصنف البارع هو الحق الحقيق بالتصديق؛ إذ ما كانت النشأة الفكرية في بداية العالم و ظهور الأجرام و الأجسام و أنواعها مختصة بزمان طالس أو من سبقه بزمان قيصر أو من لحقه؛ بل كان الإنسان من أول نشأته و خلقته ـ و ليس له بدء زماني معلوم على التحقيق ـ متفكرا في هذه المسألة العظيمة الفخيمة؛ وكان منذ خلق هلوعاً بالوقوف على سرّ الوجود و الإيجاد متأمّلًا في هذاالأمر الفخيم مترصدا للهداية و الإرشاد من سبيل العقل؛ و كان الناس بين الحائرين في مسألة الخلقة و بدء حدوث العالم، و الشاكين و المترقِّفين في هذه المسألة، و المعتقدين بعقائد متفنَّة، حتى طلعت شموس الهداية من أفق سماء النبوة و الرسالة و نزلت الأنباء الإلهية من عرش الوحى و منبع الإلهام و العناية، و تجلى حضرة الواجب و نور الأحدية جلِّ شأنه على القلوب القدسية و العقول المتلألثة النورية، و أخذت بزمام الجاحدين المنحرفين و القاصرين المتحيرين و العقلاء المتفكرين، و ساقتهم إلى شريعة التوحيد. و إنّى قد صنفت أخيرا كتابا بالفارسية في الرد على مذهب الماديين القائلين بأصالة المادة و أزليتها و مبدئيتها للنظام المشهود و سميته بالفارسية «مبدء آفرينش از ديدگاه فلاسفه اسلام».

[ص ۱۶۲، س ۱۹ / ص ۱۷۵، س ۱۰]

قوله: «و أمّا أهل الجاهلية الثانية»: أي أرباب المذاهب الباطلة و الآراء السخيفة الحادثة من بعد ظهور الإسلام بين فرق المسلمين.

[ص ۱۶۳، س ٤ / ص ۱۷۵، س ۱۷]

قوله: دو هذا أقربه: أي أقرب المذاهب المذكورة إلى الحق؛ مع ما فيه من السخافة من جهة نفي العلية التامة عن ذات البارئ، و هي القدر المشترك بين جميم المذاهب المذكورة.

[ص ۱۶۶، س ۱ / ص ۱۷۲، س ۱۵]

قوله: ووكانوا يعتقدون ...ه: أي و كان المخاطبون بهذا الخطاب في قوله: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعِبُدُونَ حَسِبَ جَهَنَمُ ﴿ يعتقدون أَنَّهُم يعبدون عيسى؛ و أَنَّهُم أَصابوا في اعتقادهم بألوهيته، حيث يعتقدون أنّ عيسى هو الإنسان الكامل الذي كان مظهرا تاما لأوصاف الله، و أنّه الإله المستحق للعبودية؛ فلما خوطبوا بهذا الخطاب الذي صرح فيه بأنّه م و معبودهم حصب جهنم، جادلوا الرسول في هذه الآية و أنّه لِمَ وصف معبودهم بذلك؛ فقال (ص): معبودكم الطاغوت. و ليس مراده أنّ ما تصوروه في أوهامهم من أنّ الموجود الكامل -كائناً من كان هو الإله المستحق العبودية غلط و خطأ فاحش؛ و أنّه ليس ما سوى الله مما خطر في قلوبكم هو الإله اللائق لسمة الألوهية المستحق للعبودية، و إن كان أكمل أفراد زمانه أو أعظم و أكمل موجود بعد الله؛ و أنّ كلّما تصوروه في أوهامهم و نزّلوه منزلة المق المطلق جل جلاله، فهو وهم فاسد و رأي كاسد، إذ هو مخلوق لوهمهم موجود ممكن كمثلهم، و الموجود الكامل المطلق أجل مما خطر في أوهام البشر.

۱. سورة انبياء، آيه ۹۸.

[ص ١٤٤، س ٧ / ص ١٧٧، س ٥]

قوله: «في التصور»: لأنّهم لايتصورون في لختيار المعبود و انتخابه إلّا ما كان في الواقع إلّها في ظنهم و بحسب تصورهم، فتصورهم تصور الإله لا مــا سواه، وإن اخطأوا في التصديق.

[ص ۱۲۶، س ۸ / ص ۱۷۷، س ٦]

قوله: «و بين كثير من الإسلاميين»: و هم أهل الجاهلية الشانية مـمن و صـف حالهم و بيّن عقائدهم الواهية و آراءهم الفاسدة.

[ص ۱۶۲، س ۱۲ / ص ۱۷۷، س ۱۰]

قوله: ولأنّ أمره ماض، لأنّ أمره هو الوجود الفائض على كل موجود، النازل في جميع منازله التي رتبها بحكمته و تدبيره و حكمه و قضائه النافذ؛ و للوجود في كل موجود و في أيّ منزل من منازله حكم خاص و أشر مضموص يترتب عليه و أمر فوّض إليه. و هذا الموجود في هذه المرتبة من الوجود مجبول على الطاعة و الإتيان بما فوض إليه في النظام الكامل الأحسن؛ فالأفلاك في دورآنهاو الكواكب في ضوئها و شروقها و الشمس و القمر في طلوعهما و غروبهما و الليل و النهار في تعاقبهما، و الأنهار في جريانها و الأشمار في امتداد أغصانها و انبساط أوراقها و انتشارها و إبراز أثمارها، و الحيوانات في ظهور آثارها و خواصها و ما هو المفيد في إبراز أثمارها، و الحيوانات في ظهور آثارها و خواصها و ما هو المفيد في غرائب الخلقة و إيفاء كل عضو من أعضائه الظاهرة و الباطنة بوظائفها، كل أولئك في طاعة الله التكوينية و إنفاذ أمره و قضائه من غير تخلف و عصيان فيما فوض إليها و ديره الحكم الخير.

[ص ۱۶٤، س ۱٦ / ص ۱۷۷، س ۱۵]

قوله: «بين أصبعين من أصابع الرحمن»: فتارة يميل إلى الطاعة و فعل الخيرات تحت اسم «الهادي»، و أخرى يميل إلى العصيان و فعل الشرور تحت اسم

«المضبل» و هذا حال المؤمن المتوسط في الإيمان. و أمّا المؤمن الكامل المستثنرف للحق الطالب للقائه و العكوف على بابه، فهو دائما في الطاعة و العبودية و فعل الخيرات لايميل عنها طرفة عين، كما أنّ الكافر الضال المنحرف عن جناب الحق دائما في الطغيان و العصيان لا يميل إلى الطاعة و الانخراط في سلك العبودية لحظة؛ هذا مع قطع النظر عن عواقب الأمور و ما ثبت في اللوح المحفوظ و القضاء الإلهي.

## [ص ١٤٥، س ٤ / ص ١٧٨، س ٤]

قوله: دو مبهج و مبتهج بذاته: أمّا كرنه مبتهجا بذاته، فلأنّ ذاته أتم وجود و أكمل موجود و أبهاه و أسناه، و منبع كل جمال و كمال و أصل كل سناء و بهاء؛ و كل من أدرك جمالا و كمالا و بهاءً و سناءً في موجود أحبّه و عشقه و ابتهج به؛ و كيف لم يكن الواجب تعالى مبتهجا بذاته و هو أجمل و أكمل و أتم و أبهى موجود مما في الغيب و الشهود، و له المرتبة الأعلى من العلم و الإدراك.

و أمّا كونه مبهجاً أي موجبا لوجود البهجة و السرور في العالم، فلأنّه مبدأ النظام الأحسن الذي ليس فوقه في الحسن و البهاء و الجمال و الكمال نظام، بل لايمكن نظام أحسن و أجمل و أكمل و أبهى و أسنى منه في الوجود و لأنّ كلّ ما في الوجود من الجمال و الكمال و الحسن و البهاء فهو ظل لما في ذات الله مترشح منه.

# [ص ١٤٥، س ٦ / ص ١٧٨، س ٥]

قوله: «و العالم و المعلوم و العلم في حقه واحده: بحكم اتحاد العاقل و المعقول و العقل العقل المعقول و المعقول المقل المدرهن عليه، و لاسيما الواجب الذي هو في أعلى مراتب العقلانية و هو العقل بالحقيقة؛ كما عبّر عنه الشيخ في كتاب الإشارات بالعقل الأول، لأنّه أشد تجردا و في أعلى مراتب التجرد عن كل ما يوجب النقص و القصور.

[ص ١٤٥، س ٧ / ص ١٧٨، س ٦]

قوله: «من غير حجاب و غفلة»: أي مسن غير حسجاب حسائل بدين الحساس و المحسوس و من غير غفلة الشاعر عن الأمر المتلذبه.

[ص ۱۱۵، س ۱۰ / ص ۱۷۸، س ۹]

قوله: دمن حيث ذاته»: أي من حيث إنّ هذا الغير و ما فيه من الكمال المترتب على وجوده إنّما هر منه تعالى، و لاسيما أنّ وجوده في نفسه الذي هو مبدأ الكمال و الجمال الموجودين فيه هو عين وجوده له تعالى.

[ص ١٤٥، س ١٣ / ص ١٧٨، س ١٢]

قوله: دهو نفس كونها من الحق،: لأنّها روابط محضة، فوجودها في أنفسها هو وجودها لربها و جاعلها جلّ جلاله.

[ص ١٤٥، س ١٦ / ص ١٧٨، س ١٥]

قوله: «و نحن مصروفون»: جملة حالية.

[ص ۱٤٥، س ۱۷ / ص ۱۷۸، س ۱۷]

قوله: «على سبيل الاختلاس»: الحاصل في بعض اللحظات و الأوقات لبعض النفوس: إمّا لانصرافها عن الشواغل الحسية لسانحة، أو لجذبة إلهية في زمان قليل جداً، لا على سبيل الدوام أو الأغلب، كما للمقربين المستشرفين دائما للوائم و اللوامم و النفحات الإلهية المنصرفين عما سواه.

[ص ١٤٦، س ٢ / ص ١٧٩، س ١]

قوله: «وكيف من بهجهم وسعدهم»: أي و كيف حال من كان أبهج المقربين و أسعدهم، و هم العشاق الواصلون الفائزون بمقام الفناء في الله و البقاء به.

[ص ١٤٦، س ٤ / ص ١٧٩، س ٣]

قوله: دقد نالوا نيلاه: حين انصرافهم عن ما سواه بالكلية و اتصالهم بعالم الملكوت الأعلى و انجذابهم إلى جانب الحق و قربهم من حريم الكبرياء و حضرة الوحدة بجذبة إلهية، ثم البُعد و الهجران و الحرمان و الرجوع إلى عالم الكثرة؛ فهم دائما بين النيل و الحرمان و الوصسال و الهسجران؛ و ذلك لبقاء هوياتهم و إنّياتهم بعدُ على حيالها، و عدم بلوغهم إلى مرتبة الكمال و مقام الفناء؛ و هذا هو حال السالكين الغير الواصلين؛ هذا.

و لكن الظاهر من قوله: «و بعد سعادة الواصلين» أنّ المراد بهم العقول الكلية العالية الواصلة إلى مقام الغناء و الشهود المدبرة للنغوس الفلكية بالتشويق؛ و بالعشاق المشتاقين الدائرين حول جنابه النغوس الفلكية و الاجرام العلوية الدائمة الدوران؛ فإنّها نالت من لذة القرب و الوصال نيلا من حيث التفاتها إليه تعالى و عشقها بما لديه من الجمال و البهاء الأتم الأعلى، لكنها حجبت عنه من حيث مُويّها و نزولها إلى عالم الطبع و حريم الجسمانيات، قلها ضرب من الشقاوة الضرورية و الحرمان اللازم لهويها و الحسمانيات، قلها ضرب من الشقاوة الضرورية و الحرمان اللازم لهويها و دورانها في طاعة الله و امتثال أمره التكويني، لكونها دائما في الاستكمال و الخروج من القوة إلى الفعل تدريجا.

و هذا الاستكمال التدريجي بالحركة و الدوران أيسر عرض لأبدانها و أسهل غرض لنفوسها. و إنّما وصف الحركة الدورية الفلكية و الأجرام العلوية باليسر و السهولة، لأنّ دوام الفعل و التدرب به يسهل العمل على الفاعل و فيه - كما قال الفيلسوف المحشّي - تعريض بمن قصّر الحركة الاستكمالية في الأفلاك و الأجرام العلوية في الحركة الدورية العرضية؛ و أنّ الواجب الثابت بالبراهين القاطعة هو الاستكمال الذاتي الجوهري؛ و أنّ هذه الحركة هي الوسيلة الحقيقية لطلب الكمال في صراط الاستكمال و العروج الذاتي الجوهري إلى ساحة منبع الجمال و الكمال؛ لا العرضية الدورية و إن كانت ضرورية في حفظ النظام و إيصال النفع إلى السفليات الكائنات.

[ص ١٤٦، س ٨ / ص ١٧٩، س ٧]

قوله: «فيستفيدون ذلك»: أي ذلك العرض و الفرض.

[ص ١٤٦، س ٩ / ص ١٧٩، س ٨]

قوله: دمن مبادئهم الذاتية»: أي من نفوسهم المدبرة.

[ص ۱۲۱، س ۱۲ / ص ۱۷۹، س ۱۲]

قوله: «و طائفة منهم»: وهم العبّاد الزَّهاد و الأولياء الفائزون بنتائج أعمالهم و ما حصلوه في نفوسهم في الآخرة، لأنّها دارالجزاء و مقرّالثواب، لكن كل على قدر مرتبته من المعرفة و الكمال الحاصل له. و يمكن أن يكون المراد بهذه الطائفة الفائزة في الآخرة بالروح الأكبر الأولياء و الكاملون خاصة؛ و أمّا غيرهم من العبّاد و الزَّهاد و إن يتابوا بأعمالهم ما وعد الله تعالى إيّاهم من الحور و القصور و جنات النعيم، إلّا أنّ الفوز بالروح الأكبر خاصة الصديقين و الأولياء الكاملين الواصلين.

[ص ۱۱۵۷، س ۲ / ص ۱۸۰، س ۱

قوله: «عمّار هذه النشأة الدنياء: لأنّ وجودهم في الدنائة و غلبة النقائص و الشرور و الأعدام يناسب تلك الدار الدنيا و النشأة السفلى التي هي أبعد النشئات عن معدن الخيرات و ينبوع الفضائل و البركات؛ فهم كالأحجار و القصبات و الماء و التراب و الحديد و سائر الآلات لبناء هذه النشأة و عمرانها.

[ص ۱۱۵۷، س ٤ / ص ۱۸۰، س ٤]

قوله: «إرادياً أو طبيعياً»: حال من الشوق.

[ص ۱٤٧) س ٤ / ص ۱۸۰، س ٤]

قوله: «أو شوقا»: الظاهر «و شوق» بالرفع و العطف بالواو. و الضمير المثنى المرفوع المستتر في قوله: «يوصلانه» عائد إلى الشوق و الحركة.

[ص ١٤٧، س ٥ / ص ١٨٠، س ٤]

قوله: وو هذا نصيبه من الفيض الأقدس، إذ ليس في الوجود و دار الرحمة و العناية الحرمان المطلق و الخلق عن كل خير و فيض حتى الفيض اللائق بحال الأشقياء، و لا العبث و التعطيل؛ فلكل نصيب يلائم حاله؛ فللأشقياء المنفعسين في لجج الشهوات العاكفين على أصنام مشتهياتهم النفسانية أيضاً نصيب من الفيض الأقدس و الرحمة الواسعة يناسب حالهم، إذ لابد أن يغترف كل من هذا البحر المحيط الزخار جرعة أو قطرة، و ينال من تلك الرحمة الواسعة الشاملة قبضة؛ فكل ما في الوجود مما في الغيب و الشهود من اللذة و البهجة و السرور و الكمال اللائق بأيّ موجود بحسب درجته و مرتبته من الوجود، فهو من الحق و بالحق؛ فهم حرموا بسوء اختيارهم عن ثواب الله و بركاته اللائقة بالسعداء الفائضة على الأتقياء على قدر مراتبهم؛ فعرضوا باللذائذ الجسمانية الدنيوية من المطاعم البهية و المناكح الشهية و سائر ما اشتهت أنفسهم و قرّت به أعينهم.

[ص ۱٤٧، س ۱۲ / ص ۱۸۰، س ۱۱]

قوله: «بواسطة النفس»: و النفس مبدأ الحياة.

[ص ۱۵۸، س ۸ / ص ۱۸۱، س ۱۲]

قوله: «وافقونا في المغارقات»: أي في إطلاق النور أيضاً على المفارقات أي المعقول العقول العرضية، حيث سمّوها بـ«الأنوار القاهرة»؛ و على النفوس، حيث سمّوها بـ«الأنوار الإسفهبدية» و سمّوا البارئ «نور الأنوار».

[ص ۱۶۸، س ۹ / ص ۱۸۱، س ۱۳]

قوله: «دون الطبائع و الأجرام»: حيث سمّوها بـ«الغواسق» لظلمتها و بـعدها المفرط عن نور الأنوار و هُويّها في أدنى مراتب الوجود و أخسّها.

و هذا خطأ، لأنَّ لها مع ظلمتها و خستها و بعدها المفرط عن منبع النور

١. نسخه اصل: المفرد

حظاً من الوجود و سهماً من النور، و إلّا لكانت عدما صرفا و ظلمة بحتة و ليس في العالم بأسره شيء خال عن نور الوجود و ظهوره، فبإنّ رحمته وسعت كل شيء

و في كل شيء له آية تدل على أنّه واحد

حتى أنّ الهيولى الأولى التي هي الجوهر المخلم و قوة الوجود و مـعدن الشرور و مَهوى أصحاب الغرور لها أيضاً ضرب من الوجود و حظ مـن النور و الظهور، لأنّ لها فعلية القوة و إلّا لكانت عدما بحتاً.

[ص ۱۶۸، س ۱۰ / ص ۱۸۱، س ۱۶]

قوله: «و لو لم تكن الطبيعة»: تعريض بالحكيم الإشراقي في قوله بعدم إطلاق النور على الطبائع بأنّه لو كانت الطبيعة غاسقة ظلمانية، لما وجدت بين النفس و الجرم، لفقدان السنخية و المناسبة بينها و بين النفس في النورانية؛ فكان الأنسب بها وقوعها في الأجرام و فيما بينها لا فيما بين النفس و الجرم؛ فوقوعها بين النفس و الجرم و كونها واسطة لتدبير النفس في الجرم دليل على نورانيتها في أصلها.

و قوله: «و الهيولى ...» تمهيد لإثبات نورانيتها في الجملة بأنّها أول ما ظهر من الغواسق و الغلام، لكونها القوة القابلة لصور الأجرام و الغواسق، و القابل أقدم و أسبق وجودا من المقبول. و العراد بالأجرام الشفافة الأجرام الفلكية المشغة الحاكية للنور و الضوء الصوري.

و قوله: «لضعف قوتها عن احتمال الوجود» تعليل لأولية ظهور الأجرام في الهيولي.

و قال الغيلسوف المحتمّى: «المراد بالوجود الأنوار الإسفهبدية».

أقول: لا حاجة إلى التأويل، بل المقصود أنَّ الهيولى لضعف قوتها عن احتمال الوجود مطلقا ظهر فيها أولاً ما هو أضعف وجودا و هو الجرم. و قوله: «لتضاعف جهات الأعدام» دليل لقابلية الهيولي للأجرام الكثيفة العنصرية أيضاً بأنَّها لأجل تضاعف جهات الأعدام و تركب العدميات فيها الملائمة لوجود الأجرام الكثيفة.

و قوله: «و بما هي في أصلها من عالم النور» تـصريح بـالمقصود بـعد تمهيد المقدمات المذكورة.

[ص ۱۲۸، س ۱٦ / ص ۱۸۲، س ۲]

قوله: «فإنّ الصور أظهرتها»: لأنّ الصورة -كما مرّ مراراً -ما به فعلية الشيء و خروج الهيولى عن القوة المحضة وإظهارها عن كتم الخفاء، و الظهور نور. [ص ١٤٩، س ٣/ص ١٨٢، س ٤]

قوله: «و هاهنا دقيقة عرشية»: حاصلها إثبات وجود النور في باطن الأجرام الكثفة.

[ص ۱۵۰، س ۵ / ص ۱۸۳، س ۹]

قوله: «و هكذا ذات الطبيعة نفس»: فإنّ الصدورة النوعية المقومة لنوعية الجسم و ماهيته إن أخذت باعتبار أصلها و حقيقتها فهي نفس؛ و إن أخذت باعتبار فعلها و تأثيرها و تحريكها للجسم فهي طبيعة.

و قوله: «ثم ما يلحق الجسم» معطوف على قوله: «جسم».

[ص ۱۵۰، س ۱۶ / ص ۱۸۶، س ۳]

قوله: «و السيلان و الفناء»: لأنّه مركب من الهيولى و الصورة الامتدادية الجسمانية ذات قطعات و أجزاء متصلة بعضها ببعض؛ فلولا وجود النفس، لبطل التركيب و تفرّقت و انفصمت أجزاؤه كما نشاهد في بعض الأجسام المتفتتة البالية بمرور الدهر تحت عوامل الحوادث و الزمان و طوارق النقصان و البطلان لفقدان النفس فيها؛ و أمّا السيلان الذاتي الجوهري المبرهن عليه فهو تحت تدبير الطبيعة المنقادة للنفس المتحركة إلى غاياتها.

١. نسخه اصل: المقوته.

الصوري الطارئ في أجزائه الصورية بسبب البلاء و مرور الدهر.

[ص ۱۵۰، س ۱۸ / ص ۱۸۶، س ۸]

قوله: «فإنّها نبات أرضي»: أي الجبال نبات أرضي تنبت من بـطون الأرض و تبرز عن الكمون تحت تأثير العوامل المختلفة المذكورة في طبيعيات الشفاء.

[ص ۱۵۰، س ۱۸ / ص ۱۸۶، س ۱۰]

قوله: «من أجل الكلمة ذات النفس»: أي من أجل الكلمة باعتبار كونها ذات نفس. و «الذات» هنا مؤنث «ذو» بمعنى الصاحب، كما صرّح بذلك في قوله بعد سطرين: «هي ذات نفس» فالذات مجرور صنفة لـ«الكلمة» أو منصوب على الحالدة.

[ص ۱۵۲، س ۱ / ص ۱۸۵، س ۱۱]

قوله: دو أيضاً لا يعلم الحواسه: أمّا أولاً فلاستغراقها في طاعة النفس و عدم التفاتها إلى ما سواها؛ و أمّا ثانيا فلأنّ العلم شأن الموجود المجرد كالنفس و ما فرقها من العقول؛ إلّا أنّ علم النفس بوجود المحسوسات بما هي محسوسات إنّما هو بتوسط الحواس. فليس للحواس من حيث هي أجسام و محالّ للقوى الجسمانية الحالّة فيها علم بغيرها؛ إذ ليس للجسم بما هو جسم علم و شعور إذ الجسم لامتداده و تماديه في الأبعاد و تقرق أجزائه و تبعّد بعض لا حضور لذاته في ذاته، فكيف لغيره فيه.

[ص ۱۵۲، س ۷ / ص ۱۸٦، س ۱]

قوله: «لا بنواته»: الظاهر: «لا بذاته»، أن «لا بذواتها». و للفيلسوف المحشّي هنا تعليقة أنيقة لابد لطالب الحق في المسألة من مطالعتها.

[ص ۱۵۲، س ۹ / ص ۱۸۲، س ۳]

قوله: «الجهات الفاعلية»: و له \_قدس سره \_أيضاً هنا تعليقة هامة وافية.

و أقول: لعل المراد بالجهات الفاعلية الجهات المتكثرة الحاصلة في كل عقل صار بها علة فاعلية لصدور الأمور الكثيرة منه، وأنّ الحاصل منها في

كل عقل تال في المرتبة الوجودية أكثر مما كان حاصلا في العقل المتلوّ؛ إذ كلما تنزل الوجود صارت الكثرة الناشئة من الجهات فيه أكثر، حتى انتهى الأمر في النزول إلى عالم العناصر. و قد علم أيضاً أنّ تخالف الهيوليات الفلكية بعد اتفاقها في نواتها إنّما هو بالصور النوعية؛ ولكن اختلاف العقول بعد اتفاقها في ذواتها العقلية إنّما هو بسبب كثرة الجهات الفاعلية فقط، إذ ليس لها سوى ذاتها العقلية صورة زائدة على نفس ذواتها العقلية إذ صورتها نفس ذاتها.

و المشهور بين الفلاسفة المشائين أنّ عدد العقول الكلية المدبّرة للنفوس الفلكية عشرة، تسعة للأفلاك التسع المشهورة و واحد و هو العقل العاشر لتدبير عالم العناصر؛ و عند الإشراقيين تعدادها غير متناه، و أنّها منقسمة إلى العقول المترتبة الطولية و إلى العقول المتكافئة العرضية الصادرة من الجهات الفاعلية في العقول الطولية، كما أنّ الإفاضات الواصلة من العقل العاشر إلى عالم العناصر غير متناهية بلا تناهي الحوادث، إذ شأنه إفاضة الصور على المواد، و العلوم على النفوس المتعلقة بالأبدان.

[ص ۱۵۲، س ۱۱ / ص ۱۸۸، س ٦]

قوله: «اختلف انفعالاته»: و الظاهر أنّ النسخة الموجودة عند الفيلسوف المحشّي: «اختلف أفعاله» و هي أولى و أنسب بقوله: «لفرط الفعلية و الكمال»، إذ مقتضى التمامية و الكمال الإفاضة لا الاستفاضة؛ إلّا أن يقال المراد انفعالات العقول من الإشراقات الإلهية، و هو تعالى دائما في الإفاضة و العناية و التجلي و الإشراف على العالي والداني و الكامل و الناقص و القريب و البعيد؛ و كل موجود و إن كان في غاية الكمال محتاج إلى جنابه مستعد من حضرته مستقيض من عناياته و بركاته.

[ص ۱۵۳، س ۱ / ص ۱۸۸، س ۱۲]

قوله: «هي دونه»: أي الأنواع المتقدمة التي هي دون النوع الأخير الجامع

للكمالات المتفرقة في غيره. فالضمير للأنواع و هي الجوهرية و الجسمية و النباتية و الحيوانية التي كلها دون الإنسانية في رتبة الوجود و جامعيته لجميع المعانى السابقة عليه في السلسلة الصعودية.

[ص ۱۵۳، س ۵ / ص ۱۸۷، س ۱]

قوله: «هو الأشياء»: أي الواجد إيّاها لا بهذه الوجودات الدنية الظلمانية الجسمانية، بل بالوجودات العالية النورانية اللائقة بعضرة العقل و مقامه الشامخ.

[ص ۱۵۳، س ۸ / ص ۱۸۷، س ۵]

قوله: « يليق بها»: أي بالأشياء.

[ص ۱۵۳، س ۸ / ص ۱۸۷، س ۵]

قوله: «و هو مطابق لكون شيء آخره: مطابقة الأصل للفرع؛ فكل كائن في هذا العالم المادي فهو مطابق لما في العالم الأعلى العقلي.

[ص ۱۵۳، س ۹ / ص ۱۸۷، س ۷]

قوله: «إنّما هي له لا شيء آخر»: فكيف تقول: صفات العقل توجد في الأشياء و إنّ الأشياء هنا مظاهر صفات العقل على ما صرحت به في قولك؟ و ذلك أنّه ليس في العقل شيء إلّا و هو مطابق لكون شيء آخر.

[ص ۱۵۳، س ۱۰ / ص ۱۸۷، س ۹]

قوله: «قد قصدت به»: أي تعرضت لساحته بالإهانة و تنزيله عن مقامه الشامخ.

[ص ۱۵۳، س ۱۱ / ص ۱۸۷، س ۱۰]

قوله: «لا يجاوز ذاته»: أي صار العقل لا يجاوز ذاته و لا يفرغ و لا ينظر إلى غيره و لا يصدر منه فيوضاته إلى ما سواه؛ مع أنّه ظل الله الأعظم و مظهره الأتم، متصف بصفاته تعالى في الإفاضة و الإجادة و العناية بما سواه.

[ص ۱۵۳، س ۱۱ / ص ۱۸۷، س ۱۱]

قوله: «و صارت صغاته تمامه فقطه: أي صسارت من تمام ذاته و مقوماته الخاصة به، كالحيوان الذي حياته و حسه و حركته الإرادية من تمام ذاته و حقيقتة و لاتتعدى إلى غيره.

[ص ۱۵۳، س ۱۱ / ص ۱۸۷، س ۱۱]

قوله: دو لا يكون شيء يفرق بين العقل و العسء: إذ كان العقل و العالم العقلي على هذا مثل ما كان عليه الحس و المحسوسات و العالم الحسّي في المحدودية و الانحصار و عدم التجاوز إلى الفير و الاتصاف بالوحدة العددية المضيقة المحدودة؛ أو المعنى: كان العقل و الحس في حكمهما على الأشياء واحدا من غير فرق و تمييز بينهما، حيث حكم العقل على العقل الأول مع أنّه ظل الله و آيته العظمى حكم الحس على المحسوس المحدود الوجود المحصور صفاته في ذاته غير متعدية إلى غيره.

[ص ۱۵۳، س ۱۷ / ص ۱۸۷، س ۱۸

قوله: «واحداً مفرداً»: أي واحدا بالوحدة العددية المضيقة المحدودة.

[ص ۱۵۳، س ۱۷ / ص ۱۸۷، س ۱۹]

قوله: وو أيّ الأمثال ...ه: أي و أيّ مثال من الأمثال صالح و مناسب لأن يمثل العقل و حدته الجامعة به. و إنّي أظنّ أنّ أنسب الأمثال هي الصورة الكلية النباتية أو الحيوانية، فإنك إن وجدت كلاً من هاتين الصورتين واحدا من جهة وحدة المفهوم و لا واحدا بل كثيرا جامعا في عين وحدته لجميع الأشخاص الجزئية المندرجة تحته، علمت أنّ كل واحد منهما في عين وحدته مشتمل على أشياء كثيرة هي جزئياته المندرجة تحته.

[ص ۱۵٤، س ۲ / ص ۱۸۸، س ۳]

قوله: «و أمّا الكلمة الواحدة في الهيولى»: للــفيلسوف المــحثنّي هـنا تـعليقة شافية. و أنا أقول: يعني أنّ الكلمة التكوينية التي في الهيولى و هــي القــوى الحيوانية و النباتية واحدة وحدة عددية؛ فإنّ كل كلمة كائنة في كل هيولى هي قوة واحدة وحدة عددية ليست لها الوحدة الوسيعة الجامعة العقلية، إلّا أنّ لكل كلمة واحدة صفات مختلفة، لأنّ لكل قوة مع وحدتها أطواراً و شئوناً مختلفة

### [ص ۱۵۶، س ٤ / ص ۱۸۸، س ٦]

قوله: وبغط مستو إلى خارجه: فإنّ الخط المستقيم المقسّم للجسم طولا أو عرضا أو عمقا يبتدئ من طرف و ينتهي إلى طرف خارج عن الجسم، و ليس في خارج الجسم شيء متعلق به.

## [ص ۱۵۶، س ۵ / ص ۱۸۸، س ٦]

قوله: وأي في داخل الأشياء»: فإنّ فيه صفات جميع الأشياء؛ فتقسيم العقل عبارة عن انبساط نوره و امتداد ظله إلى الأشياء التي هي مظاهر ما في ذاته من الصفات؛ فانقسامه ظهوره و ظهور ما في حيطة ذاته في الأشياء. و المحديث المنقول عن قطب الأقطاب و إمام العرفاء و سيد الموحدين و أستاد الفلاسفة الأولين و الآخرين و أعلم الناس بأسرار الوجود مما في الغيب و الشهود عليّ أميرالمؤمنين – عليه أفضل صلوات المصلين – صريح في جامعيّة المعقل المعبّر عنه في كلامه الشريف بالروح.

# [الشاهد الثاني] [في الصور المفارقة و المُثل الأفلاطونية]

[ص ١٥٥، س ٢ / ص ١٩٠، س ٢]

قوله: دفي معنى الإنسانية»: أي الكلي الطبيعي و هو الإنسبان المسادق عبلى . المجرد المفارق و المادي المخالط.

۱. نسخه اصل: جامعیته.

[ص ۱۵۵، س ۵ / ص ۱۹۰، س ٦]

قوله: دو جعلوا العلوم و البراهين تنحو نحو هذه:: راجــــــغ تـــعليقة الحكــيم السبزواري هناك.

[ص ۱۵۵، س ۷ / ص ۱۹۰، س ۸

قوله: «معنى واحدا يشترك فيه الأشخاص»: و ليس هذا المعنى الواحد هو الإنسان العام الذهني المسمى بالكلي العقلي؛ إذ لا حقيقة له سوى المفهوم الذهني المنتزع عن الأشخاص، و لا الطبيعة الإنسانية المسماة بـ«الكلي الطبيعي» الساري في الأشخاص لفساده بفساد الأشخاص؛ فهو إذن الإنسان المفارق العقلي الدائمي الوجود الذي لايتطرق إليه الفساد. و معنى الإنسانية التي هي الكلي اشتراك الأشخاص فيه اشتراكها معه في معنى الإنسانية التي هي الكلي الطبيعي الصادق عليها و على الفرد المفارق. و قد صرّح بذلك المصنف - قدس سره - في دفع الإشكال الذي أورده في قوله: «فإن قلت ...» بقوله: «بل مناط الحمل عليها و جهة الاتحاد معها ...».

[ص ١٥٦، س ٧ / ص ١٩١، س ٩]

قوله: «هو الصور العلمية القائمة بذاته تعالى»: لا الذوات العقلية القائمة بذواتها. [ص ٥٥٦: س ١١ / ص ١٩١: س ١٤]

قوله: «بين العاهية لا بشرط»: أي العاهية العطلقة العارية عن الشرط المتحققة في الذهن بوصف الكلية و في العين بوصف الجزئية؛ فلما رأوا أنّ الماهية المطلقة المأخوذة لا بشرط شيء موجودة في الخارج، حكموا بأنّ العاهية المأخوذة بشرط لا ـ و هي العاهية الكلية \_ موجودة في الخارج، لعدم تفرقتهم بين الأمرين.

[ص ۱۵۱، س ۱۲ / ص ۱۹۱، س ۱۹

قوله: «أو عدم التفرقة بين الوحدة النوعية و الوحدة الشخصية»: فـــــحكموا

۱. نسخه اصل: جهته.

بوجود الواحد بالوحدة النوعية في الضارج كما حكموا بوجود الواحد بالوحدة العددية فيه.

[ص ۱۵۲، س ۱۲ / ص ۱۹۱، س ۱۹

قوله: «أو عدم التفرقة بين تجرد الشيء ...»: فحكموا بوجود الماهية المجردة عن العوارض في الخارج و بأنّ وجودها في الخارج بهذه الصنفة هو عين وجود أشخاصها مع عوارضها فيه؛ مع أنّ بين التجردين فرقا جليا، و أنّ التجرد بالمعنى الأول غير مانع عن الوجود الضارجي، بضلاف التجرد بالمعنى الثاني؛ فقوله: «فحكموا ...» تفريع على عدم التفرقة بين الأمرين المذكورين في الموارد الثلاثة.

[ص ۱۵۷، س ٦ / ص ۱۹۲، س ۱۱]

قوله: «من حيث كونها حاضرة»: أي من حيث كونها بأعيانها المادية حاضرة عنده تعالى على ما مرّ نظير ذلك في علم الواجب بالأشياء علما تفصيليا على رأى الإشراقيين، من أنّ الأشياء بوجوداتها الكونية القدرية علوم إلهية؛ وقد مرّ أيضاً أنّ الموجودات كلها من مراتب علمه تعالى عند المصنف ـقـدس سره ـ فكونها مثلا إنّما هو من حيث إنّ لها حضوراً عنده تعالى و إنّ لها من هذه الحيثية ثبوتا على وجه كلى، فإنّ لكل موجود جسماني ثبوتا جزئيا حادثا متجددا متغيرا بحسب تجدد الأزمنة و الأمكنة و سائر الأوضياع و الأحوال المتجددة عليه؛ وله أيضاً ثبوت كلى جامع لجميع الأوضاع و الأحوال و الأزمنة و الأوقات، معلوم بهذا الوجه الكلى للبارئ المستحيل عليه التجدد و التغير بحسب تجدد المعلوم و تغيره؛ كما قال الشيخ الرئيس نظير ذلك في علمه تعالى بالجزئيات على الوجه الكلى؛ فحضور الأشياء بهذا النحو من الثبوت الكلى لدى البارئ لا الثبوت الجزئي المتجدد المتغير هـو المراد بـ «المثل النورية». و هذا عينا نظير علم المنجم البارع في فن النجوم بجميع الأوضاع و الأحوال و الحوادث الممكنة الوقوع في هذه السنة مثلا

بوجه كلي؛ و علم الطبيب الحاذق بجميع التحولات الجوهرية و العرضية الممكنة الوقوع في بدن شخصي بوجه كلي؛ و نظير حضور الصور العلمية البسيطة الجامعة لجميع التفاصيل و المسائل الجزئية للنفس بالوجه الكلي.

[ص ۱۵۷، س ۱۲ / ص ۱۹۲، س ۱۷]

قوله: «على ما فهموه تحقيقاً»: فإنّ اللاحقين القادحين في مذهبهم فهموا من كلامهم بالتحقيق أنّ مرادهم بـ«المثال» الفرد الكامل العقلي المـتشخص بنفس ذاته القائم بذاته. و قوله: «تحقيقا» قيد لقوله: «فهموه».

[ص ۱۵۷، س ۱۳ / ص ۱۹۲، س ۱۸]

قوله: « ينافي ذلك»: أي ينافي تلك التأويلات.

[ص ۱۵۸، س ۲ / ص ۱۹۳، س ۲]

قوله: «خطوط و سطوح و أفلاك»: لأنّهم قالوا بأنّ لكل نوع مـن أنـواع الأمـور الموجودة في هذا العالم المادي فردا مفارقا عقليا، و الحكـم الكـلي شـامل لجميع الأمور المذكورة في الإشكال و غيرها.

[ص ۱۵۸، س ۸ / ص ۱۹۳، س ۹]

قوله: «هذه الاعتبارات»: أي الاعستبارات العسقلية النسلانة المشسهورة ضي الماهيات: من لا بشرط شىء و بشرط لا شىء و بشرط شىء.

[ص ۱۵۸، س ۱۲ / ص ۱۹۳، س ۱۰]

قوله: «كيف و الكلي الطبيعي»: أي كيف جاز تأويل الموجود باعتقادهم في الخارج بالكلي الطبيعي الغير الموجود لا في الضارج و لا في العقل إلّا بالعرض؟

[ص ۱۵۸، س ۱۵ / ص ۱۹۳، س ۱۳]

قوله: دو الغرق بين الماهية المطلقة و الماهية المجردة»: اعستراض آخر على الوجه الثاني من التأويلات بعد الاعتراض عليه بقوله: «كيف و الكلي الطبيعي...» بأنّ الماهية المجردة عن العوارض لاتوجد في الغارج لا بالذات

و لا بالعرض و إنّما توجد في العقل؛ فكيف قال الشيخ: «فحكموا بوجود الماهيات المجردة عن العوارض في الخارج»؟ مع أنّ الغرق بين الماهيتين جلي لا يمكن أن يخفى على مثل أفلاطن و شيخه سقراط و هما من الراسخين في الحكمة.

[ص ۱۵۸، س ۱۵ / ص ۱۹۳، س ۱٦]

قوله: «و أمّا الثالث»: ناظر إلى إبطال الوجه الثالث من التأويلات و هو تأويل المُثُل العقلية بـ«الأشباح المثالية المقدارية».

[ص ۱۵۹، س ٤ / ص ۱۹۶، س ۸

قوله: «كيف يجوز وجود نوع جسماني»: أي بعد الحكم بكون المُثلُ من نوع أصنامها الجسمانية متحدة الماهية معها كيف يجوز الحكم بتحقق النوع الجسماني في عالم العقل من طريق وجود بعض أفراده الذي هو الفرد المجرد و المثال العقلي؟ أي كيف يجوز الحكم بوجود النوع الجسمانى بوجود الفرد العقلانى و من جهته؟

[ص ۱۵۹، س ۷ / ص ۱۹۶، س ۱۱]

قوله: ولأنواع كثيرة مختلفة الحقائق،: أي الأنواع الجسمانية التي هي أصنام العقول.

[ص ١٥٩، س ٨ / ص ١٩٤، س ١٢]

قوله: «هذه الأشخاص»: أي الأشخاص الجسمانية.

[ص ۱۵۹، س ۹ / ص ۱۹۶، س ۱۳]

قوله: «و التجرد مستلزم للوحدة»: فكيف يمكن تأويل الفرد المجرد العقلاني الواحد كالإنسان العقلي مثلا بالإنسان الجمساني المتكثر الأفراد؛ و أيـضاً الإنسان الجسماني دائر زائل و الإنسان العقلي باق أبدى.

١. نسخه اميل: للأنواع.

[ص ۱۵۹، س ۱۷ / ص ۱۹۵، س ۳]

قوله: «فالطبيعة جوهر غير قار الذات»: نتيجة للدليل المذكور بما حاصله أنّ الطبيعة مبدأ الحركة جوهر سيال متحرك في ذاته بالضرورة، لاستحالة صدور الأمر المتغير عن الأمر الثابت، فالطبيعة جوهر غير قار.

[ص ۱۵۹، س ۱۷ / ص ۱۹۵، س ۳]

قوله: «و لكونها مادية الوجود»: دليل آخر على تجدد الطبيعة و سيلانها في جوهرها بأنّها مادية الوجود» و المادة من شأنها الإمكان و الاستعداد لاكتساب فعلية بعد فعلية أخرى؛ فكلما خرجت المادة من القوة إلى الفعل، بقي لها الإمكان و الاستعداد لفعلية أخرى؛ و مبدأ تنفيّرها و تقوّمها هي الطبيعة؛ فالطبيعة حادثة متجددة بالذات؛ و أمّا الحركة العرضية و الزمان المتجددان المتقضّيان، فهما تابعان للطبيعة في التجدد و الصدوث، فليس التجدد و الحدوث فيهما ذاتيين حتى يقال: الذاتي لايعلل؛ فلايكون تجددهما مستندا إلى علة فلايمكن جعل تجددهما دليلا على تجدد الطبيعة؛ فأشار المصنف ـقدس سره ـ إلى دفع هذا الاعتراض بأنّ الحركة و الزمان تابعان الطبيعة في التجدد و الحدوث كما أنّهما تابعان لها في أصل الوجود، فلابد و أن ينتهي التجدد و الحدوث كما أنّهما تابعان لها في أصل الوجود، فلابد و أن ينتهي التجدد و الحدوث فيه ذاتيا و هو الطبيعة. هذا مضافا إلى أنّهما نفس التجدد و الحدوث لا أمران متجددان حادثان، لأنّهما أمران نسبيان، و الأمر النسبي ليس بشيء حتى يقال أنّه متجدد مالذات.

أقول: هذا على موازاة ما قرّره الفيلسوف المحشّي ـقدس سره ـفي هذا المقام و أنا أقول: تلخيص الكلام أنّ الحركة و الزمان لكونهما عرضين تابعين للطبيعة، فهما في الحدوث و التجدد أيضاً تابعان لها كما أنّهما تابعان لها في أصل الوجود. هذا مضافا إلى أنّهما نفس التجدد و الصدوث، فهما

أمران نسبيان فليس لهما ذات مستقلة حتى يوصفا بشيء، فليس الحركة و الزمان أمرين متصفين بصفة التجدد و الحدوث بل هما نفس التجدد و الحدوث. هذا؛ لكن بناء هذا الدليل على كون الحركة و الزمان من جملة الأعراض مع أنّ الحركة عنده - قدس سره - عبارة عن نحو خاص من الوجود و هو الوجود التجددي التدريجي، فليست لها ماهية لكي تكون عرضا أو جوهرا.

[ص ۱۹۰، س ۳ / ص ۱۹۵، س ۸

قوله: دو الهيولى قوة معضة»: فليست هي مبدأ أثر مـن التـغير و الـمـدوث و غير هما أصيلاً.

[ص ١٦٠، س ٥ / ص ١٩٥، س ١٦٠

قوله: **دلكن المتحرك بنفسه**: أي الأمر المتحرك في ذاته و جوهره بنفس ذاته. [ص ١٦٠، س ٦/ ص ١٩٥، س ١٨]

قوله: «بين الشيء و نفسه»: أي بين الشيء و نفس هذا الشيء؛ فالحركة لمّا كانت ذاتية للجوهر كانت نفس كانت ذات الجوهر المـتحرك بنفسه؛ فلو كانت الحركة و الطبيعة التي هي حركة و متحركة بنفسها. و هذا مثل أن يجعل الإنسانية للإنسان و تخلل الجعل بين الإنسان و الإنسانية.

[ص ۱۹۰، س ۱۱ / ص ۱۹۵، س ۱۷]

قوله: «و المحصل لنوعها»: أي للطبيعة التى هي نوع شامل لأفرادها.

[ص ۱۹۰، س ۱۲ / ص ۱۹۵، س ۱۸]

قوله: «فيكون صورتها المفارقة»: أي فيكون العقل صورة مفارقة، أي صورة عقلية للطبيعة في عالم المثال.

[ص ١٦٠، س ١٤ / ص ١٩٦، س ١]

قوله: دو وحدة الهيولي جنسية \s: و الجنس أمر مبهم لا تحصّل له في نفسه و ما لا تحصّل له في نفسه، فليس مناطا للبقاء.

[ص ١٦٠، س ١٧ / ص ١٩٦، س ٤]

قوله: «اتحاداً معنوياً»: لكرنه ظلا و صنما له متنزلاً منه إلى العالم الجسماني حاكيا عنه حكاية الظل لذي الظل، لا اتحادا صوريا، لاستحالة اتحاد المادي مم المجرد.

[ص ۱٦١، س ٥ / ص ١٩٦، س ٩]

قوله: دهو كالإنسان الكليه: أي هو في الكلية و السعة و الشمول و الاشتراك بين الأفراد الجسمانية و الحمل عليها بهو هو نظير الإنسان الكلي أي الماهية الكلية الإنسانية المتصورة في الذهن بصورة الكلية، و حمل الإنسان الكلي العقلي أي المفهوم العام الذهني المعقول منه على أفراده الخارجية بمعنى صدقه و انطباقه عليها؛ و أمّا حمل الإنسان المفارق العقلي عليها فهو باعتبار أنّه الأصل الثابت الوجود لأفراده و أصنامه الدائرة.

[ص ۱٦١، س ۹ / ص ۱۹۲، س ۱۷]

قوله: «يلزم كون الجوهر عرضاً»: لأنّه باعتبار قيامه بالنفس عرض، و باعتبار كرنه أصل الحقيقة الثابتة المستمرة جوهر.

[ص ١٦١، س ١٢ / ص ١٩٧، س ٣]

قوله: «كليات الجواهر»: أي الكليات العقلية الحاصلة في الذهن.

[ص ١٦١، س ١٥ / ص ١٩٧، س ٦]

قوله: «ليس إلاكيفية نفسانية»: و الكيف عرض. و أيضاً هذه الكيفية النفسانية ليست هي ما تتلقاه النفس و تقصده بالذات و بالأصالة؛ بل هي ما تعد النفس لمشاهدة الفرد المفارق العقلي، و هي ليست بتلك الصقيقة الكلية العقلية القائمة بذاتها في عالم المثال العقلي، بل هي حكاية عن تلك الحقيقة و عكس و

شبح منها في النفس.

[ص ۱۹۲، س ۵ / ص ۱۹۷، س ۱۹

قوله: «و النفوس حالها حال سائر الصورء: فهي أيضاً لاتفعل أفاعيلها في موادها الحاملة إياها بعين الدليل المذكور في فاعلية الصور الطبيعية في مـوادهـا الحاملة لها.

[ص ۱۹۲، س ۱۲ / ص ۱۹۸، س ۵]

قوله: «من مخصص»: هو هذه الطبيعة المتعلقة بهذا الجسم الحامل إياها بما لها من الخصوصية المعدة أو المستعدة لقبول الأثر المخصوص بها من المفارق.

[ص ١٦٣، س ١١ / ص ١٩٩، س ٣]

قوله: «وكذا إضافته إلى جسم بالنفسية»: أي وكذا إضافة الوجود إلى جسم بسمته النفسية له؛ إذ لولا ضرب من القصور و الحاجة في وجود النفس، لما تعلقت بالجسم للاستعانة به في فعلها و في انفعالاتها و استكمالاتها الجوهرية.

[ص ۱۹۳، س ۱۷ / ص ۱۹۹، س ۹]

قوله: «الإعداد و التهيئة»: أي التهيّلُ لحصول النوع الأخير الجامع لما تقدم عليه من الأجناس و الفصول و الأنواع.

[ص ١٦٣، س ١٧ / ص ١٩٩، س ٩]

قوله: «فهي في المركب»: إذ ليس في البسيط اجناس و فنصول إلَّا بالتحليل العقلي.

[ص ۱۹۳، س ۱۷ / ص ۱۹۹، س ۱۰]

قوله: «بمنزلة الشروط و المعدات»: أمّــا كــونها شــروطا، فـالأنّ التـخطّي و الوصول إلى الكمال الأتم استيفاء الكمال الأنقص؛ فإنّ الشيء ما لميستوف

١. نسخه اصل: التهيأ.

شرائط النوع الأخس، لمتتخط إلى النوع الأشرف؛ و أمّا كونها مُعدّات، فلأنّ كل صورة و قوة و كيفية و مبادئ الفصول البعيدة و الأجناس البعيدة الموجودة في الأنواع المتقدمة من الجمادية و النباتية و الحيوانية كلها معدات لحصول النوع الأخير باعتبار سبقها عليه في السلسلة الصعودية؛ و هي أيضاً مقومات لماهية هذا النوع الكامل الأخير باعتبار دخولها في ذاته و جوهره؛ و هي أيضاً آلات و فروع له باعتبار جامعيته لها و مبدئيته لصدور آثارها منه كأنّها أياديه العمّالة و عساكره الفعالة؛ فإنّه لولا الجوهرية فيه، لما استقل في الوجود؛ و لولا وجود العناصر فيه لما كان حارا أو باردا أو رطبا أو يابسا أو معتدلا متوسطا بينها؛ و لولا الجمادية لما كان له شقل و جمود و حجم متكاثف؛ و لولا الجسعية، لما كان له أبعاد شلاتة؛ و لولا النباتية لما كان له حس و حركة إلنباتية لما كان له حس و حركة إلاباتية الماكان له حس و حركة النباتية الماكان له حس و حركة إلاباتية الماكان له حس و حركة النباتية الماكان له واحداً لجميع كمالات السافل مع زيادة.

[ص ١٦٤، س ٢ / ص ١٩٩، س ١٦]

قوله: «من حيث نوعيتها»: على ما مضى في مسألة إقامة كل من الهيولى و الصورة للآخر بوجه غير دائر، من أنّ الصورة بوحدتها العمومية مع شريك مفارق تقيم الهيولى، و الهيولى بتشخصها المستمر بصورة ما تقبل تشخص كل صورة.

و إنّما قال: «موجب لسنخ الهيولى» لأنّ الهيولى و إن كانت باقية إلّا أنّها أيضاً متبدلة في الاستحالات الجوهرية، فالباقي إنّما هو سنخها. و المراد بالمادة في قوله: «و هكذا المادة» المادة الثانية.

[ص ١٦٤، س ٤ / ص ١٩٩، س ١٦]

قوله: «و هي مستلزمة لقوى و آثار»: أي الصورة.

۱. نسخه اصل: واحد

[ص ١٦٤، س ٦ / ص ١٩٩، س ١٥]

قوله: «و موادها»: فإنّ المادة أيضاً فرع من فروع الصورة و ظل لها، و المادة بما فيها كالصنم للصورة.

[ص ۱۹۶، س ۸ / ص ۱۹۹، س ۱۷]

قوله: «كمالات لأنواع أخرى»: كالجوهرية و الجسمية و الجمادية و النباتية و المحيوانية المتقدمة الوجود في السلسلة الصعودية على وجود الإنسان الذي هو النوع الأخير. و لكل من تلك الأنواع المتقدمة أشخاص هي أصنام لأرباب أنواعها؛ فإنّ لكل من الجسم الجامد و النبات و الحيوان أشخاصا هي أصنام لأرباب أنواعها، و نسبة تلك الأشخاص إلى أربابها العقلية نسبة الفروع إلى الأصول.

[ص ۱۹۵، س ۱۳ / ص ۲۰۰، س ۳]

قوله: «كنسبة الأصنام إلى الأصنام»: أي كنسبة النبات و الحيوان إلى الإنسان. [ص ١٦٥، س ١/ ص ٢٠٠، س ١٣]

قوله: «لأنّ ما يتخذ له المثال يجب أن يكون أشرف و أعلى»: حتى يلزم من هذا الترهم الباطل أن تكون الأصنام التي تلك الصور العقلية مثل لها أشرف و أعلى من تلك الصور، لأنّها حينئذ الغاية لتلك المثل.

[ص ۱۵، س ۱۵ / ص ۲۰۱، س ۸

قوله: «فإنّ الحس هناك»: أي في العالم الأعلى العقلي.

[ص ١٦٥، س ١٥ / ص ٢٠١، س ٨]

قوله: دعلى منهج المحسوسات التي هناكه: فكما أنّ المحسوسات التي في العالم الأعلى من جواهرها و أعراضها و أجناسها و أنواعها موجودة بالوجود العقلي لا بالوجود الجزئي ذي الأبعاد و المقادير، و وجودها المحسوس في ذلك العالم الأعلى هو هذا الوجود العقلي، كذلك الحس هناك موجود لها بالوجود العقلى، إذ ليس من شرط الإحساس انفعال الآلات

الجسمانية عن الصور الجسمانية؛ كما أنّه ليس من شرط المحسوس كونه موجودا بالوجود الجرمي المحسوس كونه المتقدر المتكمم؛ فبإنّ الله تعالى و العقول القادسة و الملائكة المهيمنين العاكفين حول حريم كبريائه يرون جميم الأشياء و يسمعون أصواتهم من غير آلة البصر و آلة السمم.

[ص ١٦٥، س ١٥ / ص ٢٠١، س ٩]

قوله: «و لذلك صار بصر هذا الحيوان السغلي متعلقا»: أي و لأجل وجود الحس الحقيقي و وجود المحسوس الحقيقي في العالم الأعلى العقلي صار بحسر هذا الحيوان السغلي الجسماني متعلقا، أي متدليا متعلقا ببصر الحيوان الأعلى العقلاني و متصلا به تدلي الظل بذي الظل و تعلق الفرع بأصله و اتصال المعلول بعلته.

[ص ۱۳۷، س ۱ / ص ۲۰۲، س ۱۳]

قوله: «لا نّه صنم للصِّنم»: لأنّه صنم للنفس، و النفس ظل و صنم للعقل، كما أنّ العقل ظل للنور الأبهر.

[ص ۱۹۷، س ۵ / ص ۲۰۲، س ۱۸]

قوله: «إنّ هذه الحسائس عقول ضعيفة»: لأنّها أظلال للعقول، و الإدراك أولاً و بالذات شأن العقول، و ما من صقعها فشأنها بحكم الظلية للعقول الإدراك، لكن الإدراك الحسي المناسب لنحو وجودها الحسي، إلّا أنّ إدراكها لمّا كان ضعيفا محدودا و متعلقا بظواهر الأشياء و سطوح الأجسام و أعراضها لا ببواطنها و حقائقها، كانت عقولا ضعيفة.

[ص ۱۱۹، س ۵ / ص ۲۰۲، س ۱۸]

قوله: دو تلك العقول حسائس قويةه: لأنّ لهـــا مـــن الحس مـــرتبته الأعـــلى، فإحساسها بالأشياء أقوى و آكد من إحساس تلك الحواس.

[ص ۱۱۹۷، س ۱۰ / ص ۲۰۳، س ۵]

قوله: دفي محل كيف كانه: أي مستغنيا عنه أم لا.

[ص ۱۱۷، س ۱۱ / ص ۲۰۳، س ٦]

قوله: «لأنّ صور العناصر»: أي العناصر الأربعة الموجودة في المحل المركب منها، سواءً كانت تلك الصور باقية بأعيانها في المركب، أو منكسرة السورة بالامتزاج متحدة في صورة واحدة هي الكيفية المزاجية و الطبيعة الحاصلة من تفاعلها على اختلاف الرأبين.

[ص ١٦٧، س ١٢ / ص ٢٠٣، س ٧]

قوله: «وجود العناصر»: أي العناصر البسيطة الفاقدة لوجود القوى الأربعة المذكورة؛ و كذا الممتزجات كالذهب و الفضة و الياقوت و الألماس و سائر الأحجار الكريمة الممتزجة من العناصر، فإنّها أيضاً فاقدة للقوى المذكورة.

[ص ۱۹۷، س ۱۶ / ص ۲۰۳، س ۱۰]

قوله: «و غيرها»: أي الحرارة الخارجية كحرارة الشمس أو النــار المــوجبة بإفراطها لذبول البدن و نقصان حجمه.

[ص ١٦٧، س ١٤ / ص ٢٠٣، س ١٠]

قوله: دفإذا بعلل المحل»: أي بطل بالسيلان و التبدل بسبب استيلاء الحرارة؛ و هذا على القول بتبدل الهيولي و الصورة معا.

[ص ۱۲۷، س ۱۶ / ص ۲۰۳، س ۱۰]

قوله: «أو جزئه»: و هو الصورة و هذا على القول بتبدل الصورة و بقاء الهيولى بمالها.

[ص ۱۲۸، س ۱ / ص ۲۰۳، س ۱۱]

قوله: وو يتبدل الباقيء: أي و يتبدل المقدار الباقي من العضو بعد ورود التبدلات عليه باستيلاء الحرارة بورود الوارد من الغذاء، بدلا لما يتحلل فإنّ الوارد غير الزائل.

[ص ۱۱۸، س ۲ / ص ۲۰۳، س ۱۱۸]

قوله: «و لا ثبات»: لبطلانها بتبديل الحيوان و النبات باستيلاء الحرارة.

[ص ۱۲۸، س ۷ / ص ۲۰۳، س ۱۷]

قوله: «و ما ظنّ أنّ في النبات»: خصّ النبات، لاحتمال كون الحيوان كالإنسان ذا نفس مجردة مديرة.

[ص ۱٦٨، س ١٨ / ص ٢٠٤، س ١٢]

قوله: «و إلَّا لماكانت الأتواع ' محفوظة عندنا»: لأنَّ الأمر الاتفاقي غير دائمي.

[ص ۱۲۸، س ۱۸ / ص ۲۰۶، س ۱۲]

قوله: دو أمكن أن يحصل من الإنسان غير الإنسان»: إذ حصول الإنسان عن الإنسان إن كا ن بمجرد الاتفاق و الأمر الاتفاقي غير دائمي، فجاز حصول غير الإنسان عن الإنسان و هكذا في الفرس و البرّ؛ و ذلك لإمكان تخلف الأمر الاتفاقي الخارج عن قانون العلية و المعلولية و النظام السببي و المسببي عن مسيره الاتفاقي فيصدر عن الشيء ما يخالفه.

[ص ١٦٩، س ٦ / ص ٢٠٤، س ١٦٩]

قوله:«بمعنى تساوي نسبة الشيء إلى جميع أشخاص النوع»: لا بمعنى صدقه و انطباقه على الأشخاص كما هو شأن الكلى المقلى الذهني.

[ص ١٦٩، س ٩ / ص ٢٠٥، س ٤]

قوله: «و هذا أيضاً إقناعي»: إبطال للوجه الثاني بأنَّه إقناعي لا برهاني.

[ص ۱۲۹، س ۹ / ص ۲۰۵، س ۵]

قوله: «بوجه»: أي برجه غير موثوق به، لكفاية تصورات الأفلاك و نفوسها المجردة لتلك الأنواع الجسمانية و آثارها و كونها ناظرة عالمة بأوضاعها و أحوالها؛ فلا حاجة إلى إثبات العلم بها و النظارة عليها من طريق المثل حتى يجعل ذلك دليلا على وجود المثل.

[ص ۱۲۹، س ۱۸ / ص ۲۰۵، س ۱٤]

قوله: ﴿ إِلَّا أَنَّ الشَّيخَ أَجِراهَا في نسب الترتيب»: أي الشيخ الإشراقي استدل بها

١. نسخه اصل: -الأنواع.

على وجود تلك النسب و الترتيبات البديعة في العالم العقلي فقط، حيث قال: «فلمًا كان عجائب الترتيبات» إلى أن قال: «فيجب نظيرها في ذلك العالم» ولم يستدل بها على وجود الذوات و الجواهر في ذلك العالم.

[ص ۱۷۰، س ۱ / ص ۲۰۵، س ۱۵]

قوله: «إلّا المماثلة في النسب»: أي إلّا إنسبات المسمائلة في النسب و حسس الترتيب فقط. قوله: «و لاتظنّ أنّهم يقولون هذا» تصريح منه بعدم المماثلة في الصور و الحقائق و الذوات؛ فهذا بظاهره يدل على عدم المماثلة بين الصنم و ربّه في الذات، بل و لا في كنثير من لوازم الوجود الجسماني المسنمي كالرأس و اليد و الرجل.

[ص ۱۷۰، س ۹ / ص ۲۰۳، س ٤]

قوله: «بل يقولون ...»: فليس للحيوانية الجنسية المتحققة في ضمن الأنواع مثال مستقل في عالم المثال العقلي، لعدم استقلال الجنس بما هو جنس في الوجود، و لا لكون الشيء كالإنسان و نظائره من الحيوانات ذا رجلين مثال و لا لكونه ذا جناحين كالحيوان الطائر مثال؛ بل المثال في كليهما مثال للنوع مع حذف عوارضه و كثير من مختصاته الجسمية. فالهيئات و الأوصاف و الأشكال و الألوان الموجودة في الأصنام إنّما هي أظلال لوجود الهيئات النورية الروحانية في المثال من الأشعة العقلية، و هيئات المحبة و اللذة و الغرو الذل و القهر القائمة بوجود المثال؛ فليس لتلك الهيئات و الأوصاف و الأشكال الموجودة في الأصنام مثال عقلي عليحده مستقل في الوجود في قبال المثال الأشكال الهيئات النورية و السكر مصع طعمه الحلو و التخاطيط و الأشكال و الألوان و الهيئات النورية و المحودة في الأصنام كالطاووس و نحوه كلها أظلال للهيئات النورية و الأشعة العقلية و الأوصاف القائمة بوجود المثال النوري، و ليس لشيء منها الأشعة العقلية و الأوصاف القائمة بوجود المثال النوري، و ليس لشيء منها مثال عقلي خاص به في عالم المثال، بل المثال فقط مثال للنوع مع حذف

عوارضه و أوصافه و لوازمه الجسمية.

قال الحكيم السبزواري ترضيحا لقوله: «بل يقولون ...»: «و تأييداً لما ذكرناه: «فخرج العرض بما هو عرض و الجنس و الأجزاء الخارجية؛ فليس هناك رب للعرض و للجنس و لا لليد و الرجل، بل هما و أمثالهما أجزاء لمادة الشيء أو أجزاء كما لها كما مرّ» -انتهى.

[ص ۱۷۰، س ۱۸ / ص ۲۰۳، س ۱۵]

قوله: وفكيف تكون ذات بسيطة نورية ه: أي كيف تكون ذات بسيطة ليست مركبة من المادة و الصورة فاقدة للرجل و اليد اللذين هما جسمانيان نورية مجردة ليست لها صورة جسمية مثالا لهوية الحيوان ذات الرجل و اليد، مع أنّ كونه مثالا لهوية الحيوان يقتضي كونه ذا رجلين ويدين و جناحين كاحيوان الكائن في هذا العالم.

[ص ۱۷۰، س ۱۹ /ص ۲۰۳، س ۱۷]

قوله: «لكن يلزم أن يقع الجوهري»: و الشيخ قد حكم بعدم المماثلة بين الصنم و ربّه في كثير من جوهريات الصنم كالرأس و اليد و الرجل التي هي من أجزاء بدنه. أو لعلّ المراد من الجوهرية الجسمية و الصيوانية المنتفيتين باعتقاد الشيخ عن المثال العقلي للنوع الإنساني الواجد لها في العالم الجسماني.

[ص ۱۷۰، س ۲۱ / ص ۲۰۷، س ۱

قوله: دهي صورته فقطه: أي صورته النوعية؛ فالمماثلة بين الصنم و مثاله في تلك الصورة كافية لوجود المماثلة بينهما واقعا و حقيقة، و لا احتياج للمماثلة في المادة الخارجة عن حقيقة الشيء.

[ص ۱۷۱، س ۳ / ص ۲۰۷، س ٤]

قوله: دفائه غير قائل بالصور النوعية:: الحافظة لوحدة الذات و المحائلة بين

هذان اللفظان صفتان للنّات في قولنا: «ذات بسيطة».

الفرد الجسماني و الفرد العقلاني؛ أو المقصود أنّ حقيقة الشيء هي صورته النوعية التي هي الفصل الأخير، و أنّ المادة و عوارضها و الأجناس و الفصول المتقدمة كلها شروط و معدات و ليست لها مدخلية في ذات الشيء و حقيقته. فالمماثلة بين الصنم و ربّه في نفس الذات و الحقيقة كافية، فلا حاجة إلى المماثلة في سائر الأمور و الأحوال و الأوصاف و العوارض الغير الدخيلة في نفس الذات و الحقيقة، لكنه غير قائل بالصور النوعية.

[ص ۱۷۱، س ۳ / ص ۲۰۷، س ٤]

قوله: «ولا بحقيقة الوجود»: الواحدة في جميع مراتبه العالية و السافله و المترسطة؛ و تلك الحقيقة الوجودية هي في الحقيقة حقيقة الشيء و أصله و ما به هو هو.

[ص ۱۷۱، س ۵ / ص ۲۰۷، س ۷]

قوله: دو لو سلّم أنّ ما ذكره،: بقوله: «بل يقولون ...» بما حاصله أنّ المناسبة و المماثلة إنّما هي من أجل أنّ ما في الأصنام من الأشكال و الألوان و الطعوم و الروائح و الأعضاء و التخاطيط و سائر الأوضاع إنّما هي أظلال للهيئات النورية الروحانية من الأشعة العقلية و هيئات المحبة و اللذة و الذل و العزة و القهر الموجودة في المثال النوري، فوقع ما هناك ظله في ما هنا. و هذا هو المراد من الممثالة في تلك الأمور.

[ص ۱۷۱، س ۷ / ص ۲۰۷، س ۹]

قوله: دو هذا هو الذي قد رامه الأقدمون»: أي و هذا الذي نقلناه من كلامهم في مسألة وجود المثل العقلية و كيفية المناسبة بينها و بين الأنواع الجسمانية و ما ذكروه من وجوه المماثلة بينهما هو الذي رامه الأقدمون من الشيخ و من سبقه و من لحقه من أتباعه.

[ص ۱۷۲، س ۳ / ص ۲۰۸، س ۷]

قوله: «فهو على ظاهر مذهبهم»: يعني أنّ ردّ المعلم الأول على الأوائـل ليس

متوجها إلى أصل وجود المثل، بل إلى ظواهر عباراتهم المرموزة المتجوزة الموهمة؛ فإنّ من عادات القدماء التجوز و التلفظ بعبارات مرموزة موجبة لوقوع الناظرين في الخطأ و الاشتباه؛ فردّ عليهم ظواهر تلك العبارات المرموزه و طعن في المعاني المستفادة من تلك العبارات، لئلايقع الناظرون فيها في الخطأ الناشئ من فهم المعاني المستفادة من ظواهرها، مع أنّ غرضهم ما هو أجلّ و أرفع من تلك المعاني الظاهرية.

[ص ۱۷۲، س ۱۱ / ص ۲۰۹، س ۱]

قوله: «إنّ الشيء الذي يفعل بالنّار»: يعني أنّ الفاعل الأصلي لوجود النار إنّما هى النار الحية الواقعة فى العالم الأعلى العقلى.

[ص ۱۷۲، س ۱٦ / ص ۲۰۹، س ۷]

قوله: «فإنّهما هناك حيّان كماهما في هذا العالم»: في هذه العبارة بظاهرها نوع من الإغلاق و الإبهام و لعل فيها سقطا، و المقصود معلوم، و ليست نسخة أثولوجيا حاضرة عندي الآن، و لعل النسخة الصحيحة الأصلية: «كما هما في هذا العالم» أموضع قوله: «كلاهما في هذا العالم». و العبارة الصحيحة كانت هكذا: «و على هذه الصفة يكون الماء و الهواء فإنّهما هناك حيّان كما هما في هذا العالم إلّا أنّهما ...» و لا شبهة لقارئي كتاب أثولوجيا أنّ في بعض عباراته المترجمة بالعربية ألحانا و أغلاطا أدبية؛ أو لعل المعنى: فهما في العالم الأعلى حيّان و كلاهما موجودان في هذا العالم، بعنوان المكاية عما في ذلك العالم و العظهرية له.

[ص ۱۷۲، س ۱۷ / ص ۲۰۹، س ۸]

قوله: دلأنّ تلك»: أي الماء و الهواء الموجودان في العالم الأعلى.

[ص ۱۷۳، س ٤ / ص ۲۰۹، س ۱٤]

قوله: «إنّ هناك الأشياء كلها التي هاهنا»: أي الأشياء التي كلها موجودة هاهنا

١. أثولوجها (تصميح عبدالرحمن بدوى، ص ٩٢): كما هما في هذا العالم.

موجودة هناك أي في العالم الأعلى، و لكن وجودها في ذلك العالم أعـلى و أشرف مما في هذا العالم.

[ص ۱۷۳، س ۷ / ص ۲۰۹، س ۱۸]

قوله: «و ليس بينهما افتراق كماترى هاهناه: الظاهر من التعليل بقوله: «و ذلك أنّها ليست جسمانية» أنّ الضمير عائد إلى السماء و الكواكب، و أنّ المراد أنّه ليس بين السماء و الكواكب الموجودة في ذلك العالم افتراق و بينونة في الوجود، كماترى و تشاهد الافتراق و البينونة بينهما في هذا العالم؛ أو لعل الضمير مفرد مؤنث عائدً، إلى الكواكب.

[ص ۱۷۳، س ۱٦ / ص ۲۱۰، س ۱۲]

قوله: ولأنّه أبدع من المبدع الأول»: بصيغة المجهول تعليل لكونه تاما جامعا بوحدته لكل ما دون.

[ص ۱۷۳، س ۱۸ / ص ۲۱۰، س ۱۵]

قوله: ولاكا نَها حرارة واحدة»: أي لا كأنّ تلك العين الواحدة التي هي منبع غليان الحياة و فورانها في الأشياء التي دونها حرارة واحدة بالوحدة العددية.

[ص ۱۷۳، س ۱۹ / ص ۲۱۰، س ۱۹]

قوله: دبل كلها كيفية واحدة فيها كل كيفية ه: وقد بيّن الحكيم السبزواري تلك الوحدانية الجامعة في المثال العقلي بمثالين أوردهما في التعليقة أحسس بيان؛ قدس الله روحه الشريف.

[ص ۱۷٤، س ۹ / ص ۲۱۱، س ۱۲

قوله: «إنّ كل صورة طبيعية في هذا العالم فهي في ذلك العالم»: في هذه العبارة نوع من الاختلال و خروج عن القرانين الأدبية. حاشا المصنف البارع عن مثله أ؛ و ليست عندي الآن سوى النسخة المطبوعة أخيرا بمشهد الرضا-عليه السلام -و لعلّ النسخة الأصلية كانت هكذا: «إنّ لكل صورة طبيعية في

١. الولوجيا (ص ١٥٢): إنَّ كل صورة طبيعية في هذا العالم هي في ذلك العالم.

هذا العالم صورة عقلية و مثالا نوريا في ذلك العالم».

[ص ۱۷۵، س ۱۰ / ص ۲۱۲، س ۱۰]

قوله: «محمولة على الحياة»: أي يحمل على الحياة فيقال أنَّها حياة؛ أو المعنى: يفسّر و يعبّر عنها بالحياة أو ينسب إليها الحياة.

[ص ۱۷۵، س ۱۰ / ص ۲۱۲، س ۱۰]

قوله: «و أحرى أن تكون هذه الكلمة»: أي الأولى و الأُحرى هو أن تكون هذه الكلمة الحية في النبات الموجود في العالم الأعلى.

[ص ۱۷۵، س ۱۲ / ص ۲۱۲، س ۱۲]

قوله: «و هذه كثيرة»: أي الكلمات الموجودة في نباتات هذا العالم كثيرة جزئية متعلّقة بموادها لا قائمة بذواتها.

[ص ۱۷٦، س ۲ / ص ۲۱۳، س ٤]

قوله: «و أبدع العالم واحدا أيضا»: فإنّ مجموع العالم كموجود واحد له أعضاء و أجزاء. و ليس سوى هذا العالم الواحد عالم آخر بالدليل المذكور في محله. قال الحكيم السبزواري: «و في نسخة أبدع واحدا» و المقصود أنّه تعالى أبدع موجودا واحدا هو العقل الأول.

و قوله: «أيضاً» معناه أنّه كما أنّ العبدع واحد أبدع موجودا واحدا هـو أيضاً واحد مثله، إلّا أنّ وحدانية العبدَع ليست كوحدانية العبدع جلّ شأنه؛ و لو كانت وحدانية العبدع كوحدانية العبدع كانا شيئاً واحدا ولم يكونا شيئين أحدهما العبدَع و الآخر العبدع.

[ص ۱۷۱، س ٤ / ص ۲۱۳، س ۷]

قوله: ومطلقاء: الأولى جعله متعلقا بالثلاثة أي البعدية و الواحدية و الحقية: أمّا للأخيرين فظاهر، إذ ليس الصادر الأول واحدا كوحدة المصدر الأول تعالى شأنه و لاحقًا كحقيته؛ أمّا الأول فلأنّ الصادر الأول فيه كثرة، فليست له الوحدة المطلقة؛ و أمّا الثانى فلأنّ الحق المطلق ما كان واجبا بذاته غير

متعلق الوجود بغيره مطلقا؛ و أمّا للأول أي للبعدية، فلأنّه بعد الصق الأول بالذات و بالمعلولية و الافتقار و بالتعلق بالغير.

[ص ۱۷۱، س ۵ / ص ۲۱۳، س ۸

قوله: «و إن كا ن المفضول عليه»: أي الصادر الأول المبتدع.

[ص ۱۷۱، س ۲ / ص ۲۱۳، س ۹

قوله: «يكون اثنين»: إلى قسوله: «غير أنّ ذلك العقل ...»: قسد بسيّن الفيلسوف المحشّي مقصود المعلم من الإثنين و تكثر كل واحد من الإثنين و الإثنين الأولين و الحركة و السكون فيهما؛ فراجة.

[ص ۱۷٦، س ۷ / ص ۲۱۳، س ۱۱]

قوله: «وكلها منه»: أي كل العقول إنَّما هو من هذا العقل.

[ص ۱۷٦، س ۸ / ص ۲۱۳، س ۱۱]

قوله: وو كل واحد من العقول ...ه: راجعُ تعليقة \ الفيلسوف المحشّي في هـذا المقام فقد قرّره أحسن تقرير.

[ص ۱۷٦، س ۸ / ص ۲۱۳، س ۱۳]

قوله: وفقد بان أنّه لم يكن العالم الأعلى ذا صور كثيرة: هذا هـ و الجواب عـن السؤال الثاني و حاصله بعد تمهيد المقدمات المذكورة بالتفصيل أنّه ليس في العالم الأعلى صور كثيرة على كثرة صور الأصنام و الأنواع الموجودة في العالم الأسفل، فإنّ الصور الموجودة من كل شيء في العالم الأعلى و إن كانت كثيرة إلّا أنّ لها وحدة جامعة؛ ففي كل صورة عقلية جميع الصور العقلية بل الكل مشهود للكل منطو فيه انطواء العقول التفصيلية في العقل البسيط، و انطواء عقول ذوي العلوم في عقل كل إنسان كامل و علمه؛ إذ لا حجاب في المفارقات؛ فهي المرائي المتعاكسات بخلاف كامنام، فإنّ كل صورة نوعية منها مفتقرة في الوجود و التشخص إلى

مادة شخصية حاملة لصورة شخصية و استحالة اتحاد الصور هناك؛ فوجود الشيء الواحد الجامع بوحدته لجميع الصور أفضل و أكرم، فهو إلى قبول فيض الوجود من المبدأ الفياض أسبق و أقدم، مضافا إلى كونه ذا عناية بالصنم و كونه مديرا و مدبرًا لما في هذا العالم.

[ص ۱۷۱، س ۱۰ /ص ۲۱۳، س ۱۹]

قوله: وفأمًا العيوانات الدنية عند فليجوز أن تكون تلك الصيوانات الدنية موجودة في العالم الكريم، لأنّها لاتليق بذلك العالم الشريف. و صاصل الجواب أنّه ليس هذا الحيوان الدني بهذا الوجود الدني موجودا في العالم الكريم بل بوجود نوري عقلي و هذا كالإنسان فإنّ الإنسان الموجود في العالم الكريم ليس مثل هذا الإنسان الموجود في هذا العالم، مع أنّه شريف في نوعه بالنسبة إلى سائر الأنواع؛ فلا فرق إذن بين الإنسان و سائر الحيوانات في أنّ الموجود منهما في العالم الكريم ليس مثل الموجود منهما في هذا العالم.

[ص ۱۷۱، س ۱۲ / ص ۲۱٤، س ۱]

قوله: «ما بال الناطق العالي»: أي الإنسان.

[ص ۱۷۱، س ۱۱ / ص ۲۱۶، س ۱]

قوله: «روى و فكر»: أي يدرك الأشياء بالفكر و الروية و النظر في المقدمات البديهية الموصلة <sup>7</sup> إيّاه إلى النتائج و المسائل العلمية.

[ص ۱۷۱، س ۱٦ / ص ۲۱٤، س ۲]

قوله: دو هي كلهاه: أي و الحال أنّ سائر الحيوانات أيضاً كانت عقولا و مُثلا عقلية تنزلت إلى هذا العالم المادي، فكان حقها أيضاً أن يرزّي و يفكر في المسائل كالإنسان.

[ص ١٧٦، س ١٧ / ص ٢١٤، س ٥]

قوله: «أعمالاً ذهنية»: و هي تدل على أنّ لها نحوا من الروية و إن كانت أنزل مرتبة من روية الإنسان.

[ص ۱۷۷، س ۳ / ص ۲۱۶، س ۹]

قوله: دفأجاب بأنّ اختلاف العياة و العقول ... الحكيم السبزواري البارع المحقق هاهنا تعليقة أنيقة بيّن فيها جميع ما في عبارات المعلم من الرموز و الإشارات و معاني بعض عباراته و جملاته الصعبة \_فللّه درّه، و عليه تعالى أجره - و لكنّا نشير أيضاً إلى بعض معضلات العبارات بحكم الضرورة و اللزوم و إن كان بعضها اقتباسا منه قدس سره:

[ص ۱۷۷، س ۳ / ص ۲۱۶، س ۹]

قوله: واختلاف العياة و العقوله: أي اختلاف الحياة في الحيوانات على حسب اختلاف أعمالها، و اختلاف العقول و الإدراكات في الإنسان على حسب اختلاف مراتب الفكر و الروية.

[ص ۱۷۷، س ٤ / ص ۲۱٤، س ١٠]

قوله: «فلذلك كانت حيوانات مختلفة»: أي لأجل اختلاف حركات الحياة فيها.

[ص ۱۷۷، س ٤ / ص ۲۱٤، س ١٠]

قوله: «و عقول مختلفة»: أي عقول مختلفة المراتب في الإنسان لأجل اختلاف حركات المقل فيه.

[ص ۱۷۷، س ۵ / ص ۲۱٤، س ۱

قوله: «ما هو قريب ً من العقول الأولى»: هو العقل المستفاد.

[ص ۱۷۷، س ٦ / ص ۲۱٤، س ۱۲]

قوله: «و منها ما هو ثان»: هو العقل بالفعل و أمّا الثالث فهو العقل بالقوة \_على ما في التعليقة \_ و المراد بالعقل الإلهي هو العبقل الكـامل المـتصل بـالعقل

١. نسخه اصل: أقرب

الفعال الشاهد لما يشاهده العقل الفعال من البهاء و الجمال في الحق المتعال، و هو العقل الخالص عن شوب الوهم الناظر بنور الله؛ كما ورد أنّ المؤمن ينظر بنور الله؛ و أشار إليه أفضل خلق الله سيد الموحدين في الكلام المنسوب إليه في تقسيم النفس إلى نامية نباتية و حساسة حيوانية و ناطقة قدسية و كلّية إلهية.

[ص ۱۷۷، س ۸ / ص ۲۱۶، س ۱۵]

قوله: «و أمَّا هناك»: أي في العالم الأعلى.

[ص ۱۷۷، س ۸ / ص ۲۱۶، س ۱۵]

قوله: «صار الفرس عقلاه: أي صبار الفرس العقلي أي الفرس الكائن هناك ـــ و هو رب نوع الفرس ـــعقلا.

[ص ۱۷۷، س ۸ / ص ۲۱٤، س ۱۵]

قوله: «و عقل الفرس فرسه: أي تعقله لذاته و لما دونه من صنمه فرس، لاتحاد العاقل و المعقول؛ أو المعنى: و تعقل الفرس العقلي للفرس سبب لإسجاد الفرس الكائن في هذا العالم المادى.

[ص ۱۷۷، س ۸ / ص ۲۱۶، س ۱۲]

قوله: «و لا يمكن أن يكون ...»: راجعٌ تعليقة الحكيم السبزواري هناك.

[ص ۱۷۷، س ۱۱ / ص ۲۱٤، س ۱۸]

قوله: «فالعقل الأول إذا عقل شيئا ...»: راجع التعليقة، فـإنّ الحكـيم السبزواري حقّق هذا المقام أتمّ تحقيق و هو استاذ الفلاسفة في عصره.

[ص ۱۷۷، س ۱۵ / ص ۲۱۵، س ٤]

قوله: «وكل جزء من أجزاء العقل»: أي كل تجلّ ` من تجليات العقل الذي هو رب النوع الذي تجلى فيه هو في عين كونه جزءاً من تجلياته، كل في نفسه ينقسم و يتجزّاً إلى أجزاء هي أيضاً عقول.

۱. نسخه اصلی: تجلي.

[ص ۱۷۷، س ۱۵ / ص ۲۱۵، س ٤]

قوله: «فالعقل الذي هو عقل له هو الأشياء كلها بالقوة»: أقول مزيداً \ لما قبرُره الفيلسوف المحمثني: إنّ المراد هو أنّ رب النوع الذي هو عقل مجرد و نـور خالص لهذا النوع إذا عقل هذا النوع بالخصوص كان عقله لذلك النوع الذى هو مننمه عقلا لسائر الأشياء بالقرة أي بالوحدة و الجامعية؛ و ذلك لكونه بالفعل ذا عناية خاصة به لا يما سواه من سائر الأشياء؛ إلَّا أنَّه لمَّا كان عقله له عقلا وسيعا جامعا، كان عقلا شاملا لسائر الأشياء بالقوة أي بالوحدة و الجامعية؛ فإذا صبار تعقله لغير هذا النوع أيضناً تعقلا بالفعل، صبار هذا التعقل تعقلا خاصا بذلك الغير و تعقلا أخيراً أي بعد التعقل الأول بالفعل من بعد أن كان بالقياس إليه بالقوة؛ و ذلك لأنّ للعقل أيضاً علما إجماليا و علما تفصيليا؛ و علمه التفصيلي بشيء هو ربه، هو أيضاً علم إجمالي بغير؛ و إذا توجهت وجهته العقلية تلقاء ذلك الغير أيضاً صار عقله الإجمالي له عقلا تفصيليا و بالفعل، و إذا صار أخيرا و بالقياس إليه بالفعل صار فرسا عقليا أو حيوانا عقليا آخر لأنَّه عقله أيضاً بالفعل؛ و العقل و المعقول متحدان؛ فربِّ الصنم و إن كان ربّاله خاصة و لكنه يعقل سائر الأصنام و يتحد بصورها العقلية، إذ لا حجاب في المفارقات.

أو لعلّ «العقل» في قوله: «فالعقل للشيء» بمعنى التعقل. و المعنى: أنّ تعقله الشيء الذي هو -أي رب النوع -عقله له أي عقله عقلا مختصا بهذا الشيء الخاص و لأجله؛ و المقصود: أنّ رب النوع إذا تعقّل شيئا خاصا متعينا به غير ملتفت في هذا التعقل إلى ما سواه، كان تعقله له بالفعل، و كان هذا التعقل أيضاً تعقلا لما عدا هذا الشيء تعقلا بالقرة؛ فاللام في قوله: «عقله له، على أيّ المعنيين للاختصاص.

۱. نسخه اصل: مزید

[ص ۱۷۷، س ۱۸ / ص ۲۱۵، س ۷]

قوله: دوكلما سلكت العياة إلى أسغله: فما كانت الصياة في العالم الأعلى العقلي كانت حياة عالية رفيعة لائقة بذلك العالم و ما فيه من العقول. و إذا سلكت في القوس النزولي و تنزلت عن المقام الشامخ العلوي و العالم الكريم العقلي، صارت حياة دنية خسيسة، و صار صاحبها حيوانيا دنيا خسيسا.

[ص ۱۷۸، س ٦ / ص ۲۱۵، س ۱٦]

قوله: وفسد الجزء النفس البهيمي»: فالنفس النباتي و النفس الحيواني كلاهما في صراط الاستكمال و العروج إلى أرباب أنواعهما العقلية؛ و التفصيل في تعليقة الحيكم البارع السبزواري.

[ص ۱۷۸، س ۷ / ص ۲۱۵، س ۱۷]

قوله: «و العقل لايفارقه»: الظاهر إرجاع الضمير إلى «العالم» في قوله: «لأنّ ذلك العالم»؛ و إرجاعه إلى «النفس» محتمل أيضاً؛ و لا إشكال في تذكير الضمير لجوازه في المؤنث المجازي.

# [المشهد الثالث] [في النظر المختص بعلم المعاد]

و فيه شواهد [الشاهد الأول] [فى أحوال ما يتوقف عليه النشأة الثانية]

### [ص ۱۷۹، س ۷ / ص ۲۱۹، س ۷]

قوله: «الإبداع»: أقول: إيجاد الشيء الغير المسبوق بالمادة و المدة «إبداع» كإيجاد العقل؛ و إيجاد الشيء المسبوق بالمادة دون المدة «اختراع» كإيجاد الأفلاك و الأجرام السماوية؛ و إيجاد الشيء المسبوق بهما «تكوين» كإيجاد العناصر و المواليد\.

## [ص ۱۷۹، س ۸ / ص ۲۱۹، س ۸

قوله: «و التكوين»: معطوف على قوله: «الإبداع» و الضمير في قوله: «و هو ما يترقف على صلوح القابل» عائد إلى التكوين. و في قوله: «من وجودهما» عائد إلى «الإبداع» و «التكوين». و قوله: «فلابد من وجود ما يقبل الكون بعد الكون» مربوط و متعلق بالتكوين، فلابد في التكوين من مادة حاملة لإمكان الشيء المتكون و استعداده، و من حركة هي علة تخصص حدوث بعد

١. نسخه اصل: الموالية.

حدوث و إعداد بعد إعداد.

[ص ۱۷۹، س ۱۲ / ص ۲۱۹، س ۱۲]

قوله: «على أنّ العكماء ...»: أي ليست المسادة الحساملة لإمكان الشيء و لا الحركة المخصصة لحدوث بعد حدوث إلّا العلة المعدة و من جملة الشروط؛ و أمّا العلة الموجدة فهي البارئ بإجماع الحكماء و اتفاق العقلاء.

[ص ۱۷۹، س ۱۳ / ص ۲۲۰، س ۱]

قوله: «إمّا بقضائه أوبقدره»: «القضاء» للمبدعات الحادثة بصرف أمره و إرادته و قضائه، و «القدر» للكائنات الحادثة بأمره و إرادته لكن على قدر مقدور هو وجود المادة الحاملة لإمكان وجودها و استعدادها لفيضان صورة خاصة و في زمان خاص تأدت إليها العلل و الأسباب في ذلك الزمان.

[ص ۱۸۰، س ۱ / ص ۲۲۰، س ۳]

قوله: «هذه النشأة»: و هي النشأة الأخرى أو النشئات المتعاقبة للنشأة الأولى المنتهية بالآخرة إلى النشأة الأخرى الباقية.

[ص ۱۸۰، س ۱ /ص ۲۲۰، س ۳]

قوله: «و ما بعدها»: أي و ما بعد هذه النشأة. و الظاهر أنّ المراد ب النشأة الثانية و هي النشأة الأخرى.

[ص ۱۸۰، س ۲ / ص ۲۲۰، س ٤]

قوله: «فأبدع منه أوّلا مبادئها»: أي فأبدع البارئ من جانبه تعالى أوّلا مبادئ الموجودات أي العقول بمراتبها، ثم أرجع و أعاد إليه تعالى عوائدها، أي الموجودات النازلة منه المكتسية بألبسة القيود و الحدود العائدة إليه تعالى بعد تجردها عن تلك القيود و الحدود في مراتب الصعود.

[ص ۱۸۰، س ۳ / ص ۲۲۰، س ۵]

قوله: «على عكس البداية»: فإنّ البداية عقول مجردة و ذوات مفارقة نورية، و النهاية الأجرام و الأجسام الهاوية في أنزل مراتب الوجود في قوس النزول المغشية بالمادة التي هي غاية البعد عن منبع النور و هي منشأ القصور و مبدء الشرور. فالابتداء في السير النزولي من العقل المجرد غاية التجريد، و الانتهاء فيه هي الأجرام المركبة من المادة و الصورة الجسمية المغشية بالعوارض و القيود و العلائق و الحدود. و أمّا في السير الصعودي فالأمر بالعكس.

[ص ۱۸۰، س ۵ / ص ۲۲۰، س ۷]

قوله: دفابتدأ الوجود من العقل وانتهى إلى العاقله: أي ابتدأ الوجود الفائض من حضرة المعبود من العقل الأول إذ هو الصادر الأول، و انتهى إلى العاقل أي الإنسان، إذ هو الموجود العاقل في الموجودات الجسمانية. و آخر مراتب التكرين في الموجود الكائن من المادة بعد نزول الوجود إلى عالم الأجرام و الأجسام و انتهائه في قوس النزول إلى الهيولى؛ و فيما بين العقل الأول و الإنسان العاقل مراتب و منازل للوجود هي النفوس بأسرها و الصور بأقسامها و الأجرام الأثيرية و العنصرية التي هي مواضع تصرفات النفوس بأعمامها و الأجرام الأثيرية و الكائنات؛ أو المراد من تلك المنازل مضافا إلى مراتب النزول مراتب الصعود من مرتبة العقل الهيولاني و مرتبة العقل بالفعال.

[ص ۱۸۰، س ۱۵ / ص ۲۲۰، س ۱۸]

قوله: «و هي قابلة للتركيب»: أي للستركيب الصسناعي إِّسا بالاتفاق أو بيد الإنسان؛ و أمّا التركيب الطبيعي في المركبات التامة الطبيعية كالمواليد الثلاثة فهو لايتم إلّا فقدرة الله و عنايته التي هي علته الفاعلية، و بـوجود العناصر الأربعة التي هي علته العنصرية.

[ص ۱۸۱، س ۲ / ص ۲۲۱، س ٦]

قوله: دفي أماكن متخالفة»: كالأرض في المركز و الماء فوق الأرض و الهواء فوق الماء و النار فوق الهواء.

[ص ۱۸۱، س ۷ / ص ۲۲۱، س ۷]

قوله: وحيث جعل كل متشاركين في كيفية واحدة»: فقد جعل الأرض و الماء المتشاركين في الكيفية الانفعالية متجاورين، و جعل الهواء و النار المتشاركين في الكيفية الفعلية أيضاً متجاورين.

[ص ۱۸۱، س ۹ / ص ۲۲۱، س ۹]

قوله: «و قد علمت»: أي في الإشراق الخامس من الشاهد الرابع في بعض أحكام العلل، حيث قال هناك: «فالطبيعي يعطي برهانا لمّيا في تشابه الحركة الأولى، فإنّ الحركة مستلزمة لوجود جسم مستدير مقتض لوجود الحدود و الأطراف و الجهات، و الجهات مصححة لوجود الحركات المستقيمة».

[ص ۱۸۱، س ۱۱ / ص ۲۲۱، س ۱۱]

قوله: دممكنة الانقلاب و الاستحالة في صورها وكيفياتهاه: أمّا انقلاب العناصر في صورها، فلِما نشاهد من انقلاب الماء إلى الأحجار الصغار و الكبار المتفاوتة المقدار في أطراف الجداول و الأنهار، و انقلاب الهواء المحيط بالجرة و الكوز إلى قطرات صغار مائية بشكل الحباب، و انقلاب الهواء المنفوخ في النار نارا، و هذا الانقلاب في العنصرين المتجاورين أكثر؛ و أمّا استحالتها في الكيفية فكاستحالة الماء في البرودة إلى الحرارة تدريجا بمجاورة النار مثلا؛ فإذا كان انقلاب العناصر في الصور و استحالتها في الكيفيات ممكنين، فلا حاجة إلى ارتكاب القول بالأمر الممتنع عقلا، و هو القول بالكمون و البروز، أي كمون كل شيء في كل شيء و بروز واحد غالب على ما عداه؛ أو القول بالفشو و النفوذ من دون تكيّف و استحالة على ما قرر في محله و قرره الفيلسوف المحشّي أيضاً في التعليقة ـ أو القول بأنّ لبعض العناصر محبة و علاقة بالبعض موجبة لتعلق أحد العنصرين بالآخر حتى يغلب عليه بعداخلة أجزائه فيه.

[ص ۱۸۱، س ۱۵ / ص ۲۲۱، س ۱۵]

قوله: دو كيفية هذه الأجسامه: أي الأجسام العنصرية الأربعة. و الضمير في قوله: «منها» عائد إلى الكيفيات.

[ص ۱۸۱، س ۱۸ / ص ۲۲۱، س ۱۷]

قوله: «إلى اكتساب قوة أخرى»: للتهيِّق بها لعبادة الله و طاعته.

[ص ۱۸۲، س ۱ / ص ۲۲۲، س ٤]

قوله: دفي أواثل الكيفيات»: أي الكيفيات الأربعة الفعلية و الانفعالية التي هي أو اثل الملمو سات.

قال الحكيم السبزواري: «هذا بناءً على نفي التضاد عن الجواهر، و إلا فالتضاد في نفس الصور لنفس الصور». و قوله: «البعيدة» صفة لقوله: «كيفية المزاج». و قوله: «الموجبة للموت» صفة للأطراف، فإنّ الموت و الفساد في المركبات لغلبة بعض الأطراف و طغيانه و إفراطه.

[ص ۱۸۲، س ۱۶ / ص ۲۲۲، س ۱۷]

قوله: دو قد برزت بعصولها ...ه: أي و قد برزت و ظهرت بحصولها سعة قدرة البارئ، و اتضع بوجودها الجود الإلهي و الفيض الرباني: إذ هي أي العناصر نهاية تدبير الأمر في إيجاد العالم و غاية سير الوجود في قوس النزول، فلا ضرورة بعد إيجادها في إحداث المركبات؛ فقوله: «إذ هي نهاية تدبير الأمر» تعليل لقوله: «و قد برزت...».

[ص ۱۸۲، س ۱۵ / ص ۲۲۲، س ۱۸]

قوله: دبل اتَّجه الأمر منه: أي ما بال أمر البارئ لميتوقف على إيجاد العناصر، بل اتَّجه إلى إحداث المركبات أيضا.

[ص ۱۸۲، س ۱۹ / ص ۲۲۲، س ۱۹]

قوله: دو الديمومة ' الشخصية بذاته:: بل لها الديـمومة النـوعية، إذ الديـمومة

١. نسخه اصل: الديمومته.

الشخصية بذات الشيء و شخصه منحصرة في العقول المفارقة و النفوس الكلية؛ و ليس لها الديمومة النوعية أيضاً بذاتها فقط، بل بإعانة أربابها العقلية و عناية الوسائط العقلية التي هي أيادي الله الباسطة بالرحمة؛ و أيضاً فإنّ قصارى أمرها الوصول إلى منزلها الأصلى الذي هبطت منه.

[ص ۱۸۳، س ۱ / ص ۲۲۳، س ٦]

قوله: «و لا أيضاً في هذا صعوبة ليست في ذاك»: قال الحكيم السبزواري في هذا المقام: «بل قال الله تعالى: ﴿ و هو الذي يبدء الخلق ثم يعيده ﴾ ` و هـ و أهـ ون عليه » ـ انتهى كلامه. أي غرض المصنف من هذا الكلام أنّه ليست في إعادة الكائنات إلى العالم العقلي و إرجاعها إلى مكمنها الأصلي الذي هبطت مـنه صعوبة ليست في هبوطها من عالمها الأعلى.

و استشهد الحكيم السبزواري على ما فهمه بالآية الشريفة.

أقول: الأظهر أن يقال في توضيح عبارة الكتاب: أي و لا أيضاً في عودها و رجوعها و صعودها إلى العالم الأعلى صعوبة ليست في هبوطها من مقرّ المجردات إلى ديار الماديات، إذ كما أنّ لعودها و رجوعها و صعودها صعوبة، لوجود العلاقة بمظاهر الطبيعة و زخارفها و صعوبة ترك العلاقة معها، و لضرورة التوسل بالحركات و الانتقالات و تحمل الاستحالات و التبدلات، كذلك في هبوطها تحمل الآلام و الهموم من ترك مكان المقربين و ملازمة الكروبيين القديسين و رفض منازل المكرّمين، إذ فيها الهجرة و الحرمان عن ملازمة المفارقات و المقرّبين و الارتحال إلى مهوى الماديات و مهبط المطرودين. فقوله: «في هذا» أي في العود و الصعود. و قوله: «في ذلك» أي في نزولها و هبوطها. فالهبوط و الصعود كلاهما مشتركان في ذلك» أي في نزولها و هبوطها. فالهبوط و الصعود كلاهما مشتركان في

۱. سورة روم، آية ۲۷. ۲. نسخه اصل: معيط.

و أقل، و لاسيما للعُبّاد و الزهاد و السالكين القاصدين لملازمة الكاملين الواصلين، ولسائر الكائنات مما سلك في سبيل الوصول إلى باب الإنسان و الدخول في حريمه بالاستحالة و الانقلاب في جوهره إلى جوهر الإنسان الذي هو باب الله.

### [ص ۱۸۳، س ۲ / ص ۲۲۳، س ٦]

قوله: «إذ النائي عن أفق الإبداع»: هكذا في النسخة الموجودة عندنا و الظاهر أنَّه دليل لقوله: «و لا أيضاً في هذا صعوبة ليست في ذاك» و الأظهر أنَّ النسخة المسحيحة الأصلية هكذا: «إذا كان لها شيء عن أفق الإبداع» أو «إذ كان لنا» أو «إذ لنا شيء ...»، و النسخة الموجودة هنا عندنا غلط من الناسخ أو المطبعة و ليست عندى الآن نسخة أخرى. و المقصود أنَّه ليس في الصعود و العود إلى العالم الأعلى كمال الصعوبة و صعوبة ازيد من صعوبة الهبوط إذا كان أو إذ كان لنا \_ و نحن أحد الكائنات \_شيء عن أفق الإبداع و هو النفس و العقل المتعلقان بنا و هما من عالم الإبداع؛ فإنّ النفس الناطقة هي عكس و شبح للعقل الكلى و ظل من أظلاله الدائمة الشوق و الهيمان إلى العالم الأعلى العقلى؛ و العقل هو الآخذ بلجام القوى النفسانية السائر بها إلى جانب الحق و عالم النور و ترك اللذات الحسية لنيل اللذات المعنوية؛ مضافا إلى الصورية الموعودة لأهل الحق. و لعل النسخة الأصلية هي قولنا: «إذ لها شيء عن أفق الإبداع» أي للمركبات الثلاثة شيء من عالم الإبداع و هو النفس المدبرة فيها. و اللفظان أعنى «إذا و إذ» متشاركان في إفادة التعليل.

#### [ص ۱۸۳، س ۲ / ص ۲۲۳، س ۷]

قوله: «و إن تناهى في الكثافة»: أي و إن تناهى المركب الحادث في الكثافة و بلغ النهاية فيها. و هذا يؤيّد النسخة الأخيرة و هي قوله: «إذ لها شيء عن أفق الإبدام».

[ص ۱۸۳، س ٤ / ص ۲۲۳، س ۹]

قوله: «و إن تمكنت في الهويّ»: أي في النزول و الهبوط، حيث إنّها أنزل العناصر مقرّاً.

[ص ۱۸۳، س ۵ / ص ۲۲۳، س ۹]

قوله: دو اشتدت فواها بمبالغ الإنزال ه: أي بكثرة الإنزال و ازدياد مبلغه. و ذلك سبب لازدياد الجمودة و الثقل و القشور على العنصر المانع عن قبول التلطيف و الانفعالات و الاستحالات، حيث أنّ العنصر كلّما كان أبعد مكانا و أنزل مقرأ و بالغ في البعد و النزول و الإنزال عن الأجرام العلوية و أشعتها و لاسيما عن الشمس، كان أشد برودة و استثقالا و انجمادا. و البرودة علة الحمود.

[ص ۱۸۳، س ۸ / ص ۲۲۳، س ۱۵]

قوله: «و مادة للنبات»: الظاهر أنّه منصوب حالا لقوله: «الحبوب المزروعة»؛ فـ «الواو» غلط من الناسخ. و قوله: «و من الأقرات» معطوف على قوله: «من القشور». و قوله: «منشأ» حال لقوله: «نطف الحيوانات».

[ص ۱۸۳، س ۱۵ / ص ۲۲۶، س ۵]

قوله: «خلعة صورة كمالية»: هي النفس النباتية ذات القوة المولدة و خوادمها. [ص ١٨٣، س ١٨ / ص ٢٢٤، س ٨]

قوله: «ما وجب فساده»: أي الشخص. و ذلك لتركبه من العناصر المتضادة المتداعية إلى الانفكاك لعارض الحرأو البرد المفرطين الموجبين لجفافه أو سبب آخر من الأسباب المفنية المفسدة للنباتات.

[ص ۱۸۳، س ۲۰ / ص ۲۲۶، س ۹]

قوله: «قاطعة لفضلة»: و تلك الفضلة هي إمّا الحبة الحاصلة من الشجرة المستعدة لصيرورتها نباتا بجعلها في جوب التراب ثم خروجها و انبعاثها

بعد مدة من تحت التراب نجما أو نباتا، أو أصل و عروق باقية من شجرة أو غصن من أغصانها و قطعها من تلك الشجرة و غرسها في التراب على ما يعمل أصحاب الزراعة؛ فالقوة المولدة الكائنة في النبات تقطع أي تفرز تلك المادة أي الحبّة أو الأصل أو الغصن لتكون مبدأ لشخص آخر من النبات؛ فإنّ تلك الحبوب الباقية على رؤوس الأزهار بعد جفاف الأوراق و سقرطها بالحرّ في الصيف و تدفينها تحت التراب لتنبت نجما أو شجرا بإمداد الماء و المستعدة لصيرورتها جنينا في أول نشأتها، ثم إنسانا أو حيوانا متولدا بعد استتمام الصورة و كمال الخلفة.

[ص ۱۸۳، س ۲۰ / ص ۲۲۶، س ۱۰]

قوله: «جزء مادة شخص آخر»: فإنّ تلك المادة كما قرّرناها آنفا إمّا حبّة يابسة باقية على رؤوس الأغصان بعد سقوط الأزهار و انتشار أوراقها، أو أصل باق من شجرة أو غصن من أغصان تلك الشجرة مقطوعة عنها مغروسة في التراب؛ فهذه المادة فضلة و جزء من مادة شجرة أخرى سابقة على هذه الشجرة اللاحقة الحادثة المتكرّنة من تلك المادة.

[ص ۱۸۶، س ۲ / ص ۲۲۶، س ۱۲]

قوله: «فعلها»: أي فعل المولدة.

[ص ۱۸۶، س ۱۳ / ص ۲۲۵، س ٦]

قوله: «بل من»: قوى النفس النباتية المغايرة لها بالذات. و هذا هو القول بوجود نفوس ثلاثة متباينة الوجود في الإنسان: نفس نباتية حادثة أوّلا و لها قوتان متأخرتان عنها في الوجود: المولدة و المصورة؛ ثم النفس الحيوانية الحادثة بعد حدوث النفس النباتية و لها قوتان: الحس و الحركة؛ ثم النفس الناطقة الإنسانية و لها مع ما للنفسين الأوليين قوة إدراك الكليات؛ فإذا كانت النفس النباتية مغايرة لسائر النفوس حادثة قبلها، فكانت المولدة

و المصورة اللتان هما من جملة قواها فاعلتين تحت تدبيرها.

[ص ۱۸۵، س ۷ / ص ۲۲۵، س ۱۷]

قوله: دوكيفية تجدد الصورة»: و أنّ الصورة تحدث بالترتيب: فأول صورة حدثت في المادة هي الصورة المعدنية الحافظة للأضداد عن الانصلال و الفساد؛ ثم الصورة الطبيعية المسمّاة بالنفس النباتية الفاعلة للتغذية و الإنماء و التوليد؛ ثم الصورة الحيوانية المسماة بالنفس الحيوانية الفاعلة للحس و الحركة الإرادية مضافا إلى الأفعال النباتية؛ ثم الصورة الإنسانية المسماة بالنفس الإنسانية الفاعلة للنطق مضافا إلى الأفعال النباتية؛

[ص ۱۸۵، س ۸ / ص ۲۲۵، س ۱۸]

قوله: «بجوهرها العقلي»: أي بحقيقتها المطلقة المتحققة في ضمن أية صورة شخصية، فإنّها بهذه الحقيقة المطلقة شريكة العلة لوجود الهيولى؛ أو بحقيقتها العقلية الموجودة في عالم المفارقات؛ فإيجابها للمادة على الوجه الأول بالشركة، وعلى الوجه الثاني بالأصالة و الاستقلال و إن كان بمعونة الصورة. و قوله: «غير الأولى» صفة للمادة أي لمادة بعد المادة الأولى و هكذا. و قوله: «لبقائها» متعلق بقوله: «علة» أي لأجل بقاء المادة، لكونها متبدلة في الاستحالات الجوهرية، فلابد من علة مبقية لها بإيجاب وجود مادة بعد مادة. و من الممكن إرجاع الضمير إلى «الصورة» و كون المقصود تعليل نسبة العلية إلى الصورة بأنّها لكونها باقية غير فانية بأيّ المعنيين المذكورين للصورة؛ و هذا بالمعنى الثاني أنسب.

[ص ۱۸۵، س ۹ / ص ۲۲۵، س ۱۹]

قوله: «و هكذا تسلسلت المواد بالصوره: أي بالصور الشخصية الواردة على المادة الموجبة لفعليتها و بقائها في عين التبدلات و الاستحالات الحاصلة بالحركة الجوهرية.

[ص ۱۸۵، س ۹ / ص ۲۲۵، س ۲۰]

قوله: «و الصور بالمواده: أي الصبور الحادثة بواسطة استعداد المواد و تهيّئها. [ص ١٨٥، س ١٠ / ص ٢٢٥، س ٢٠]

قوله: وفالجامع في كل حين غير العافظه: أي في كل آن من آنات الصركة الجوهرية الواقعة في الهيولى و الصورة، فإنّ الجامع هو المادة المركبة من العناصر المتضاة المتداعية إلى الانفكاك الممتزجه امتزاجا متعادلا موجبا لحدوث مزاج مناسب للمولود؛ فإنّ المادة الباقية في ضمن التحولات المستكملة بالصور المتعاقبة جامعة بهذا المزاج لتلك العناصر و الأجزاء في ضمن الاستحالات بمعونة الصور الشخصية المتعاقبة، و الحافظ هو الصورة بحقيقتها المطلقة المتحققة في ضمن الأشخاص المتبدلة، أو بجوهرها العقلى ذي العناية بنوعه و صنمه المادي.

[ص ۱۸۵، س ۱۰ / ص ۲۲۵، س ۲۰]

قوله: «لأنّ الأول معدّ معرّك»: أي الجامع و هو المادة معد محرك للمولود بالاستعداد و التهيؤ، و الثاني أي الحافظ موجب، فعله الإيجاب و الحفظ و الإبقاء الذي كله أمر فعلى لا الإعداد الذي هو أمر انفعالى.

[ص ۱۸۵، س ۱۶ / ص ۲۲۹، س ۳]

قوله: دفالمقوّم من الصورة للمادة غير المتجدد فيهاه: إذ المقرّم إمّا حقيقتها المطلقة المتحققة في ضمن الأشخاص المتعاقبة، وهي عين الأشخاص من حيث الحقيقة و غيرها من حيث تعيّناتها الشخصية، أو حقيقتها العقلية وهي عين الأشخاص من حيث الماهية و غيرها من حيث اقترانها بالمادة.

[ص ۱۸٦، س ۳ / ص ۲۲۲، س ۱۲]

قوله: «و هي صورة حافظة»: أي القوة التي من شأنها إعداد المادة.

[ص ۱۸٦، س ٣ / ص ٢٢٦، س ١٨]

قوله: «كالصورة المعدنية»: أي نــظير الصــورة المــعدنية الحـافظة لمـزاج

المعدنيات؛ أو الكاف هنا ليس للتشبيه بل للتمثيل، كما في قوله تعالى: ﴿ ليس كمثله شيء﴾ `. و المقصود أنّ تلك القوة هي الصورة المعدنية و هي أول الصور الفائضة على المولود المركب من العناصر.

[ص ۱۸٦، س ۱٦ / ص ٢٢٦، س ١٩]

قوله: «و هو غير حافظها»: لأنّ الحافظ هو القوة التي من شأنها إعداد المادة و هي الصورة المعدنية.

[ص ۱۸۱، س ۱۹ / ص ۲۲۷، س ۱]

قوله: دمن كلمة فاعلة لها قوى متجددة الحدوث: النفس الناطقة التي لها قرى متجددة الحدوث في سبيل التكامل.

[ص ۱۸٦، س ۱٦ / ص ۲۲۷، س ۷]

قوله: «أو هي كلمات فعالة متعددة <sup>٢</sup> متفاضلة»: هي النفس النباتية و النفس الحيوانية و النفس الناطقة الإنسانية على القول بتعدد النفوس.

[ص ۱۸٦، س ۱۸ / ص ۲۲۷، س ۸

قوله: «عن فعلها الخاص»: و هو إدراك الكليات المنتفي عنها في أوائل التعلق ماليدن.

[ص ۱۸۷، س ٤ / ص ۲۲۷، س ۱۳]

قوله: «فعلين متناقضين»: و هما التوجه إلى الكمال و التوجه إلى الفساد.

[ص ۱۸۷، س ۵ / ص ۲۲۷، س ۱٤]

قوله: د توجب العياة و الموت افقولكم بأنّ القوة الواحدة لمادة واحدة لاتفعل فعلين متناقضين منقوض بالحرارة الغريزية الموجبة للموت و الحياة معاً، و هما متناقضان.

[ص ۱۸۷، س ۸ / ص ۲۲۷، س ۱۷]

قوله: «شيء واحد دائما»: هو تقليل الرطوبات و هذا هو الفعل الصبادر عبن

۱. سورهٔ شوری، آیه ۱۱.

الحرارة بالذات؛ و أمّا الضرر و النفع فهما صفتان عارضتان على التقليل بحسب زمانين مختلفين؛ فهما فعل الحرارة لا بالذات بل بالعرض.

[ص ۱۸۸، س ۱ / ص ۲۲۸، س ۱۱]

قوله: دذي حياة بالقوة عنه أي لجسم يكون بسبب هذا الكمال ذاحياة بالقوة ، لأنّ الحياة كون الجسم دراكا فعالا الحياة كون الجسم دراكا فعالا بالفعل و في كل حال؛ و من المعلوم أنّ المراد بالجسم هنا هو ما يكون من شأنه أن يكون ذاحياة بالقوة؛ فليست الصورة المتعلقة بالعناصر و لا بالجسم الجامد كالحجر و الذهب و الفضة و الأجسام المتطرقة نفسا، إذ ليس من شأن تلك الأجسام كونها ذا حياة.

[ص ۱۸۸، س ۲ / ص ۲۲۸، س ۱۲]

قوله: ديعم المعدوده: وهو الكمال الأول، و الغير المحدود وهو الكمال التاني و الثالث و مازاد؛ لأنّ الكمال عبارة عما يتم به النوع، سواء كان فصلا مقرما كالنطق للإنسان، أو وصفا من أوصافه اللازمة، لتماميته كالحدّة للسيف مثلا؛ أو لعل المراد بالمحدود الشيء الذي نحن بصدد تحديده و تعريفه وهو النفس؛ فلفظ «الكمال» يعمه و غيره.

[ص ۱۸۸، س ٦ / ص ۲۲۸، س ۱۷]

قوله: «إذ المراد اشتمال الجسم على آلات و قوى نفسانية»: أي إذ المراد بالآلي اشتمال الجسم على آلات و قوى نفسانية و ليس للعناصر و المعادن تـلك الآلات و القوى.

[ص ۱۸۸، س ۷ / ص ۲۲۸، س ۱۸]

قوله: «و بقيد ذي حياة بالقوة يخرج النفوس الفلكية على رأي من يجعل النفس للفك الكلي، فإنّ النفس المتعلقة بجرم الفلك الكلي المدبرة لهذا الفلك بالأصالة، و لسائر الأفلاك و الكواكب الجزئية بعنوان أنّها بمنزلة الآلات و الفروع لهذه النفس الفلكية مختصة

بجرم الفلك الكلى متعلقة به فقط و أنّ سائر الأفلاك و الكواكب فاقدة للنفس داخل في الحد المذكور و هو الكمال الأول لجسم آلي، إذ على هذا الرأى كانت النفس المتعلقة بجسم الفلك الكلى كمالا أولا لجسم آلى، إذ سائر الأفلاك و الكواكب الجزئية كلها بمنزلة الآلات و الفروع لهذا الجسم الكلي؛ فلابد من إخراجها أي إخراج النفس و هي النفس المتعقلة بجرم الفلك الكلى بـقيد ذي حياة بالقوة، لأنَّ هذه النفس المتعلقة بهذا الجسم الكلي و إن كان كمالا أوَّلا لجسم آلى، لكن لايصدر عنها أفاعيل الحياة بالقوة، بل ما يصدر عنها إنّما يصدر على سبيل اللزوم بخلاف النفس الأرضية، فإنّ أفاعيلها قد تكون و قد لاتكون؛ و أمّا على رأى القائلين بأنّ لكل جسم فلكى نفسا خاصا متعلقا به فلا حاجة إلى هذا القيد، لخروجها حينئذ بقيد الآلى. هذا على فرض القول بأنّ المراد بالفلك الكلى الفلك الأطلس فقط؛ و من الممكن القول بأنّ المراد منه كل واحد من الأفلاك التسم المشهورة ذوات النفوس المدبرة، فإنّ كـل واحـد منها على المشهور فلك كلى؛ و الفلك الجزئي هو الفلك الحامل لبعض السيارات المتخالفة المركات شرقا وغربا المتفاوتة طلوعا وغروبا الخارجة أحيانا عن مسير حركات الأفلاك الكلية. فالقيد المذكور لإخراج جميع النفوس الكلية المتعلقة بجميع الأفلاك الكلية.

[ص ۱۸۸، س ۹ / ص ۲۲۹، س ۱]

قوله: «كالجوارح»: الظاهر أنّه غلط من الناسخ سهوا، و أنّ الصحيح «كالخوارج» بالخاء المعجمة و الجيم، أي الأفلاك الخارجة المركز عن مركز الفلك الكلي و الفلك الخارج المركز يسمى في الهيأة البطلميوسية ب«الفلك المايل» و في مقابلها «التداوير» و هي الأفلاك الداخلة المركز في مركز الفلك الكلي.

[ص ۱۸۸، س ۹ / ص ۲۲۹، س ۲]

قوله: دو قواهاه: أي و قرى الأفلاك الجزئية.

[ص ۱۸۸، س ۱٦ / ص ۲۲۹، س ۷]

قوله: ﴿ وَ هَذِهِ النَّفْسِ »: أي نفس الحيوانات الأرضية.

[ص ۱۸۸، س ۱۸ / ص ۲۲۹، س ۹]

قوله: دبتوسطهماه: أي بتوسط الخيال أو الوهم، إذ ليس من شأن العقل العملي إلا ترتيب قياس: من صغرى جزئية موضوعها إمّا أمر خيالي أو أمر وهمي، و كبرى كلية، كقولنا: «هذا حسن، و كل حسن يجب أن يؤتى به عقلا أو شرعا أو عرفا»؛ فإدراك هذا الأمر للعقل العملي إمّا بتوسط الخيال أو بتوسط الوهم، إذ ليس من شأنه إدراك الأمر الجزئي.

[ص ۱۸۹، س ۵ / ص ۲۲۹، س ۱۵]

قوله: «مبادئ مترتبة»: قرّرها الفيلسوف المحشّى في التعليقة.

[ص ۱۸۹، س ٦ / ص ۲۲۹، س ۱٦]

قوله: «أو ما فوقهما `ه: و هو العقل العملي فيما يتعلق بالأعمال، و العقل النظري فيما يتعلق بالعلوم و الإدراكات.

[ص ۱۸۹، س ٦ / ص ۲۲۹، س ١٦]

قوله: دو بعدهاه: من الجزم و العزم و القصد و تحريك العضلة.

[ص ۱۸۹، س ۱۰ / ص ۲۳۰، س ۳]

قوله: «من عالم العقل و التأثير»: أي من ربّ نوعها العقلاني المعتني بشأن نوعه المادي.

[ص ۱۸۹، س ۱۶ / ص ۲۳۰، س ۹

قوله: مذهبا واحداه: هو النمو و الزيبادة في الأقبطار و التوليد و انتشار الأغصبان و بسط الأوراق و إيفاء الأثمار و إتيان الأزهار أو شيئا آخر مسن الفوائد و العوائد المترتبة على وجود الأشبجار الفاقدة للأثمار.

[ص ۱۹۰، س ۱ / ص ۲۳۰، س ۱۳]

قوله: وبعسب كمالها الشخصي و النوعيه: فإنّ لكل شخص من أشخاص النوع كمالا خاصًا بهذا الشخص من مزاج مخصوص و أبعاد مخصوصة و أحوال و أوصاف خاصة، فلابد من حفظها و الذب عن آفاتها و منافراتها؛ و لكل نوع حيواني كمالا خاصا به كالأظفار و الأنياب و المخالب و الشهامة و الشجاعة و الهيبة و البطش في الأسد و نظائرها في نظائره، و كالتكبر و التفرعن و النخوة و الغرور في النمر، و المكر والاحتيال في الثعلب، و حمل الأثقال و الأوزار في الحمار، و التفرس و العدو في الفرس، و الضرافة و الحماةة في البقر و الغنم، و السرقة و الجلادة في الفار.

[ص ۱۹۰، س ۱۳ / ص ۲۳۱، س ۷]

قوله: «كالجابي»: أي المتصدي للخزانة.

[ص ۱۹۰، س ۱۵ / ص ۲۳۱، س ۹]

قوله: «في كل نفس»: إمّا بفتحتين أي في كل آن من آنات التنفس و دقائقه، أو بسكرن الفاء بمعنى الشخص و استعماله في الشخص شائع.

[ص ۱۹۰، س ۱۵ / ص ۲۳۱، س ۱۰]

قوله: «و لولا ذلك»: أي و لولا دوام التغذية.

[ص ۱۹۰، س ۱۵ / ص ۲۳۱، س ۱۰]

قوله: «لبطلت العكمة في ترتيب نشأة كل متغذّ»: فإنّ لكل متغذ و لكل عضو من أعضاء البدن المتغذي نشأة رتبها البارئ على نحو خاص و ترتيب مخصوص بحكمته الباهرة؛ إذ كل متغذ فهو دائما في التحلل فهو دائما يحتاج إلى التغذية بإيراد البدل؛ وله ترتيب خاص في نشأته الخاصة لايجوز التخلف عنه و لا التغير فيه؛ فلو تخلل الوقوف و زال الدوام في هذا الترتيب لبطلت الحكمة فيه و الله تعالى حكيم في صنعه و فعله قد دبر و ربّب نشأة كيا متخذ في آنات بقائه و نشئاته و جعلها على نظام خاص يليق بها.

قوله: «حرك بالطبع» بصيغة المعلوم و الفياعل الضيمير المستتر فيه العائد إلى المتغذي.

[ص ۱۹۱، س ۱ / ص ۲۳۱، س ۱۳]

قوله: «على هذا الحد»: أي على نحو الدوام.

[ص ۱۹۱، س ٤ / ص ۲۳۱، س ۱٦]

قوله: «فسارع إلى الطبيعة»:أي فسارع هذا الشخص الذي هو من أهل الجنة؛ أو فسارع خزينة المعدة أو خزينة معدته.

[ص ۱۹۱، س ۵ / ص ۲۳۱، س ۱۷]

قوله: وللكشف الذي هُمْ عليه»: قد بيّنه الحكيم السبزواري في التعليقة و هكذا قوله: «و تحت هذا سر».

[ص ۱۹۱، س ۱۳ / ص ۲۳۲، س ۹]

قوله: «كاد أن تكون مدركاتهما خارجة عن عالم المادة و العركة»: أتا السمع فلأنّ مدرّكه هو الصوت القائم بالهواء و ليس له مادة و لا حركة: أمّا المادة فلأنّ الهواء بتمويجه واسطة لوصول الصوت إلى الصماخ لا مادة حاملة له، إذ ليس الصوت القائم بالهواء الحامل إيّاه صورة حالّة في الهواء، للفرق البيّن بين الحلول و القيام، و القيام أعم من الحلول؛ و أمّا الحركة فلأنّ المتحرك بالدات بتمويجه إلى الصماخ هو الهواء لا الصوت، فهو متحرك بالعرض،

و أمّا البصر فلأنّ مدرّكه هو الضوء و ليس الضوء في مادة و إن كا ن لمادة في الأجرام الشفافة كالشمس و القمر و سائر النجوم ضوء و كان لها خاصية الإضاءة (إلّا أنّه فرق بين كون الشيء في مادة وجوده قائم بها، و كونه أثرا ظاهرا منها و كان لها مدخلية في ظهوره نظير الروح البخاري الحاصل من تلطيف الغذاء و تصفيته من الكدورات في المواضع الشلاثة و

١. نسخه اصل: الاضائة.

الصوت الحاصل من القرع و القمع الشديدين؛ و أيضاً ليس للنور من حيث هو نور حركة، و إنما وصول الضوء إلى الجسم البعيد عن منبع النور بعد وصوله إلى الجسم القريب منه، فذلك ليس لأجل كون حركة النور إلى الأقرب أسرع من حركته إلى الأبعد، بل إنما ذلك لأجل قرب الأقرب و بعد الأبعد من منبع النور؛ و لذلك كلما كان المستنير أقرب إلى المنير كان الضوء الواقع عليه أشد و أكثر؛ و كلما كان المستنير أبعد عن المنير كان الضوء الواقع منه عليه أضعف و أقل، و ذلك لكثرة البعد في أحدهما و قلته في الآخر؛ هذا؛ و لكن مع ذلك كله ليس الصوت و الضوء عاريين عن عالم المادة و الحركة بالكلية بل لهما نحو تعلق بهما و لذا قال: «و كاد أن يكون ...» و لم يحكم بذلك قطعا و جزما.

[ص ۱۹۲، س ۱ / ص ۲۳۲، س ۱۳]

قوله: دفعجزت عن دركه شرّاح النانون: أقول: و لعل السرّ في ذلك مضافا إلى ما ذكره المصنف ما زيرك اللذه و الألم الجسمانيين إنّما هو بالمماسة، كمماسة اللامسة بالملموسات و الذائقة بالمذوقات و الشامة بالمشمومات، و لا مماسة بين الباصرة و الأضواء و لا بين السامعة و الأصوات لعدم قيامهما بالمادة على ما مضى.

[ص ۱۹۲، س ٤ / ص ۲۳۳، س ۲]

قوله: دمن الكيفيات الملموسة»: و أقلها الحرارة و البرودة و الرطوبة و اليبوسة التي هي أوائل الملموسات و لا شكّ أنّ الحيوان بما هو حيوان يحتاج إلى إدراكها و لمسها لجلب المقدار النافع منها و دفع المقدار الضار؛ كما قال: «لايخلر حيوان من قوة اللمس» و لأنّ مادته ممتزجة منها امتزاجا صالحا لقبول الصورة الحيوانية كما قال: «لأنّها يتقرّم بها بدنه». و هذا بحسب الظاهر فكما قاناه.

[ص ۱۹۲، س ۱۳ / ص ۲۳۳، س ۱۳]

قوله: دحاجة قريبة »: إذ قد يهتدي إلى ما يحتاج إليه باللمس أو بالشم أو بالذوق و إن كان لها احتياج إلى هاتين القوتين أحيانا لضرورة رؤية الحيوان المفترس أو استماع صوته المدهش عن بعيد كالأسد و النمرة مثلا، أو الحيوان المهلك أو المؤذي بسمّه كالحية و العقرب مثلا للفرار، أو رؤية البحر أو البئر لئلايقع فيهما إلّا أنّه احتياج بعيد قلّما يتفق؛ و أيضاً لها الفراسة المانعة إيّاها عن الوقوع في المهالك و المخاطر لطفا من الله الحكيم الخبير.

[ص ۱۹۳، س ۱۱ / ص ۲۳۶، س ۲]

قوله: دو لولاها ما يمكن لنا العكم ...ه: لأنّ الحكم على الشيء المحسوس موقوف على الشيء المختلفة موقوف على الإحساس به شخصا؛ و الإحساس بالمحسوسات المختلفة دفعة مستحيل، لأنّ النفس أحديّ التوجه، و لإمكان غيبتها أو غيبة بعضها عن حضرة الحس؛ فلابد من قوة تجتمع فيها صور المحسوسات معا بعد الاحساس بها.

[ص ۱۹۳، س ۱۶ / ص ۲۳۶، س ۱۰]

قوله: «و حافظها»: أي و حافظ الصور.

[ص ۱۹۳، س ۱۵ / ص ۲۳۶، س ۱۰]

قوله: «و المصورة»: أي القرة التي شأنها تصوير المحسوسات بصور مطابقة لها و هي الخيال بناءً على أنّ الخيال مصورة للحسّ المشترك من داخل عند التخيل و المنام، كما قررّه الفيلسوف المحشّي و قال: «لأنّ الحس المشترك كمرآة ذات وجهين: وجه إلى الداخل، و وجه إلى الخارج، و الإدراك وظيفة الحيال».

[ص ۱۹۳، س ۱۵ / ص ۲۳۶، س ۱۰]

قوله: «بآخر»: التجريف المقدم فمحلِّهما التجريف الأول من تجاويف الدماغ إِلَّا أِنَّ الحس المشترك في مقدِّمه، و الخيال في مؤخِّره؛ فهما متقاربان واقع

كل منهما في جنب الآخر.

[ص ۱۹۶، س ۲ / ص ۲۳۵، س ۳]

قوله: «نسبتها إليه»: أي نسبة الذاكرة المسترجعة إلى الوهم كنسبة المصورة إلى الحس المشترك فالذاكرة خزانة الراهمة كما أنّ المصورة أي الخيال خزانة الحس المشترك.

[ص ۱۹۶، س ٦ / ص ۲۳۵، س ٤]

قوله: دو نسبة هاتين القوتين إلى عالم النفس،: أي نسبة الذاكرة و الواهمة إلى عالم النفس كنسبة القام و اللوح إلى عالم الإنسان الكبير؛ فكما أنّ قلم التقدير و التدبير يكتب في لوح المحو و الإثبات ما يمكن أو يجب وقوعه و حدوثه في العالم و مع ذلك كان ممكن الزوال أو التغيير و التبديل فكذلك مدركات الواهمة الموجودة في خزانة الذاكرة تنشئان في عالم النفس ما يمكن للنفس الملوع له و الرغبة فيه و العمل به، أو العزلة عنه و تركه.

و أيضاً كما أنّ قلم التقدير و التدبير يكتب في لوح القضاء المحترم الإلهي ما يجب وقوعه و وجوده في العالم كذلك الواهمة و ما في خزانتها قد تحدثان و تنشئان في النفس ما لابد لها الانقياد و القبول له؛ هذا؛ ولكن الأولى و الأنسب بالمقام أنّ المراد بهاتين القوتين المصورة و الحس المشترك و أنّ نسبتهما إلى النفس الحزئية المدبرة لبدن الإنسان الصغير كنسبة القلم و اللوح إلى النفس الكلية المدبرة لبدن الإنسان الكبير.

[ص ۱۹٤، س ۹ / ص ۲۳۵، س ۷]

قوله: «لمستعمله»: و هو إمّا الرهم أو العبقل المسبتعملان للمتصرفة فإن استعملها الوهم سميت «متخيلة» و إن استعملها العقل سميت «متفكرة».

[ص ۱۹٤، س ۱۲ / ص ۲۳۵، س ۱۱]

قوله:«الأخلاط الأربعة»: هي الدم و الصنفراء و السوداء و البلغم.

[ص ۱۹۶، س ۱۶ / ص ۲۳۵، س ۱۳]

قوله: وفهذا في مراتب العوده: أي الروح البخاري في مراتب العود إلى العالم الأعلى و قوس الصعود كفو الفلك و نظيره في مراتب البدء و قوس النزول لكونه شبيها للفلك في اللطف و الصفاء و لذا يحتمل وجود القرتين المدركة و المحركة معا؛ كما أنّ الفلك يحتمل و يقبل آثار العقول و النفوس؛ أو المقصود التنبيه على أنّ الروح البخاري الحامل للقوى المدركة و المحركة المحادث بدءاً و في أوائل الأمر من صفوة الأخلاط في النشأة الدائرة هو بعينه الروح البخاري الحاصل لتلك القوى حين عود النفس و الواجب بقاء هذا الروح الدماغي الحامل لتلك القوى حين عود النفس و المحركة – المدركة و المحركة – كما تعلق بهذا الروح الحامل لتلك القوى البسماني جوهرا لطيفا مصفى و المحركة – كما تعلق بهذا البدن العنصري الجسماني جوهرا لطيفا مصفى عن أكدار الأخلاط في أول الأمر و ابتداء تكونه في النشأة الدنياوية كان هو أيضاً باقيا مع جميع القوى المكنونة فيه في حال العود و الارتحال إلى أيضاً باقيا مع جميع القوى المكنونة فيه في حال العود و الارتحال إلى

و قوله: «و لهذا يحتمل القوى المدركة و المحركة» تأييد و تأكيد لبقائه و احتماله القوى المدركة و المحركة في حال البدء و العود معاً بأنّه لمّا كان هذا الروح في مراتب العود كهو في مراتب البدء، كان لأجل ذلك محتملا مشتملا على جميع القوى البادئة و العائدة ضرورة عودها في الآخرة بعود النفس؛ و قد ثبت في محلّه عود النفس بجميع قواها إلى النشأة الآخرة.

و قوله: «كالفلك ...» بيان لوجه الشباهة بين هذا الروح الحامل للقوى المذكورة و الفلك القابل لآثار العقول و النفوس الكلية.

[ص ۱۹۶، س ۱۹ / ص ۲۳۵، س ۱۹]

قوله: «على خمس»: الحس المشـــترك و الحـافظة و الواهــمة و الذاكــرة المسترجعة و المصورة المسماة بـ«المتخيلة» عند استعمال الوهم إيّاها و

ب «المتفكرة» عند استعمال العقل إيّاها. و المذكور في سفر النفس من كتاب الأسفار في بيان القوى الخمس الباطنية هكذا: «الحس المشترك و القوة الحافظة المسماة ب «الخيال» التي هي خزانة الحس المشترك و القوة المتغيلة و المتفكرة باعتبارين و القوة الواهمة و القوة الحافظة لمدركات الواهمة» و المذكور في كتاب التجريد هكذا: «الحس المشترك و الخيال و الواهمة و الحافظة و المتغيلة أو المتفكرة المسماة بالمصورة».

[ص ۱۹۵، س ۳ / ص ۲۳۲، س ۲]

قوله: «و لقد أصاب الشيخ»: تفريع على كون عدد الباطنيات خمس فإنّ الشيخ أدرج المتفكرة و المتخيلة و المسترجعة في الواهمة، و جعلها من فروعها و أغصانها و عمّالها إلّا أنّ تسميتها بالواهمة باعتبار ذاتها الحاكمة، و بالثلاثة المذكورة باعتبار حركاتها و أفعالها.

[ص ۱۹۵، س ۲ / ص ۲۳۲، س ٥]

قوله: «بما ينتهي إليه عملها»: فإنّ التذكر نهاية أعمال الواهمة.

[ص ۱۹۵، س ۱۰ / ص ۲۳۲، س ۹]

قوله: دو في المقام سرّ آخره: إلى آخر كلامه في هذا المقام: فإنّ النفس آية الله العظمى في هذا العالم جلّت عن التشبيه الصرف و التنزيه المحض، كما أنّه تعالى و تقدّس بارؤها [جلّ] عن التشبيه و التنزيه، بل لها في كل مقام شأن؛ كما للواجب جلّ جلاله في كل مرتبة من مراتب الوجود شأن؛ و ليس لها شأن يشغلها عن شأن كما لايشغل البارئ شأن عن شأن؛ فهي الآية العظمى و مرآة لمعرفته و مرقاد للصعود إلى حضرته، كما قال حملى الله عليه و آله عرف ربه».

[ص ۱۹۳، س ۱۲ / ص ۲۳۷، س ٤]

قوله: «إذ ليس فيها\ إلّا توسط مقتضيات البسائط»: فإذا جاز صدور أفعال

الحياة عن المزاج المتوسط بين العناصر الأضداد المنكسرة السورات، فصدورها عن نفس الأضداد قبل امتزاجها و انكسارها أولى؛ و إذ ليس كذلك فليس النفس الفاعل لأفعال الحياة هي المزاج. و قوله: «ثم كيف تكون النفس مزاجاً» دليل آخر على مغايرة النفس و المزاح. و قوله: «ثم أنّه يمانعها ...» دليل ثالث على المغايرة.

[ص ۱۹٦، س ۱۵ / ص ۲۳۷، س ۷]

قوله: دعن التحريك: كممانعة النفس عن تحريك الجسم حالة الإعياء.

[ص ۱۹۳، س ۱۵ / ص ۲۳۷، س ۷]

قوله: «أو عن جهة»: كممانعة النفس عن تحريك الجسم الثقيل مثلا إلى العالي و مقتضى طبعه الهبوط إلى السافل و كالرعشة.

[ص ۱۹۳، س ۱۵ / ص ۲۳۷، س ۷]

قوله: وو يتغير أيضاً عند اللمس إلى الضده: دليل آخر و هو أنّ المزاج يتغير إلى أحدالأضداد عند وروده إليه و غلبته عليه كتغيرالعضو اللامس الحار بطبعه إلى البرودة عند ورود البردالشديد عليه مع أنّ النفس تدرك البرد في هذه الحال؛ فلو كانت النفس هي المزاج المتغير إلى الضد عند وروده عليه أي على العضو اللامس، فكيف يدرك البرودة؟ فإنّ المعدوم لاينال و لايدرك شيئا.

[ص ۱۹۷، س ۵ / ص ۲۳۷، س ۱۵]

قوله: دفعوضوعها الذي قامت به»: أي موخنوع تلك الصنور و الأنتسباح التي قامت بهذا العوضنوع.

[ص ۱۹۷، س ۲ / ص ۲۳۷، س ۱۹]

قوله: «بالذات أو بالعرض»: الأول كالجسم فإنّه ذو وضع بالذات، و الثاني كأعراضه القائمة به التابعة له في كونها ذات وضع بالعرض أي بتبعية الجسم.

[ص ۱۹۷، س ۹ / ص ۲۳۸، س ۱]

قوله: دو أمّا تعيين موضع من مواضع البدن»: و هو الروح البخاري المصبوب في مؤخّر البطن المقدم الصامل لقوة الضيال، كما أنّ الروح البخاري المصبوب في مؤخّر البطن الأوسط قد تعين لكونه موضوعا للقوة الواهمة الحاكمة على المعانى الجزئية المستعملة للقوة المتصرفة.

[ص ۱۹۷، س ۱٦ / ص ۲۳۸، س ۸]

قوله: دفاعل الأجسام الطبيعية»: أي موجدها.

[ص ۱۹۷، س ۱۷ / ص ۲۳۸، س ۹]

قوله: «و مقوماتها»: أي المادة و الصورة. أمّا الفاعل، فلأنّه لو تعلق وجوده بهذا الجسم لكان جسمانيا و لكان تأثيره في الجسم مشروطا بالوضع، فكان موجودا قبل إيجاد الفاعل إيّاه مع أنّ المفروض أنّ الفاعل أوجده من قبل وجوده، ففاعلها العقل على مامّر؛ أمّا الصورة الطبيعية فلأنّها إن كانت متعلقة بهذا الجسم، فكان الجسم موجودا من قبل متقوما لابهذه الصورة؛ و أمّا الهيولى فلأنّها بعد وجودها أيضاً ليست بذي وضع فكيف من قبل وجودها؛ فهما أي المادة و الصورة المقومتان للجسم مفاضان من العقل الفعال على النحو الذي مرّبيانه.

[ص ۱۹۷، س ۱۷ / ص ۲۳۸، س ۱۰]

قوله: «مبدأ صورها المنتزعة عن المواده: أي و كذلك فاعل صدورها الخيالية المنتزعة عن المواد الجسمانية.

[ص ۱۹۸، س ۳ / ص ۲۳۸، س ۱۳]

قوله: «من حيث نفسيتها»: أي من حيث جهتها النفسية و هـي جـهة التعلق بالأجسام الطبيعية؛ فهي من هذه الجهة نار محرقة للعناصر و الصور مذيبة إيّاها، كاسرة لصورها سائرة بها عن ديارها الجسماني المادي على خلاف مقتضى طبائعها إلى ديار المرسلات، معدّة إيّاها لقبول الفوائد و العوائد الأخرى و الفوز العظيم، كإحراق الحديد و أشباهه في الكور لتصويرها بصور موجدة لمزيد قدرها و قيمتها.

[ص ۱۹۸، س ۱۱ / ص ۲۳۹، س ۲]

قوله: «النفخة نفختان»: أي «النفخة» في العرف و اللغة على ضربين: إحديهما نفخة تطفئ النار و تخمدها، كما إذا أردنا إطفاء نار مشتعلة نفضا فيها بأفراهنا فتنطفئ و تخمد كنفضنا في الشمعة المشتعلة؛ و الأخرى نفضة تشعلها و تظمرها و ذلك بإرسال الهواء المجاور للنار و تمويجه بالنفخ الموجب لوصوله إلى النار و إمدادها على الاشتعال كالنفخ في الكير؛ و كما إذا أردنا اشتعال نار ضعيفة أو قريبة من الإطفاء و الخمود نشعلها بالنفخ فيها هذا؛ فوجود النفس و حدوثها و هي النار المشتعلة فينا إنما هو من النفخة الإلهية، حيث قال: ﴿و نفخت فيه من روحي ﴾ و إنما هو من القسم الثاني من النفخة و هي النفخة المشعلة إذ وجودها و بقاؤها من النفس الرحماني و كذا زوالها و فناؤها المنفخة المشعلة إذ وجودها و بقاؤها من النفس الرجماني شبيه بالنفخة المطفية لكن إطفاؤها ليس بمعنى إفنائها بل إرجاعها و إيصالها إلى مقامها المعلوم.

[ص ۱۹۹، س ۷ / ص ۲۳۹، س ۱۳]

قوله: دفإن نسبة الكمال إلى الكمال كنسبة القابل إلى القابله: فكما أنّ الكمال الأتم الأعلى أفضل و أكمل من الكمال الأنقص الأدنى كذلك المادة القابلة للصورة الأكمل أفضل و أكمل من المادة القابلة للصورة الأنقص؛ و كما أنّ الكمال الأتم الأعلى القريب إلى الكمال المطلق الوجوبي أفضل من الكمال الأنقص الأقرب إلى حضيض القوة و الاستعداد، كذلك الهيولى القابلة للصورة الإنسانية القريبة من أفق المجردات العقلية أعلى و أتم و أشرف من

٧. نسخه اصل: فنائها.

١. نسخه اصل: بقائها.

٢. نسخه اصل: اطفائها.

المادة القابلة للصورة المعدنية الجمادية بمراتب شتى، و لذا أردفه بـقوله: «فإذا بلغت المواد بأمزجتها غاية الاستعداد ...».

[ص ۱۹۹، س ۹ / ص ۲۳۹، س ۱٦]

قوله: «بالسبع الشداد»: إشارة إلى ما قال أفضل الخلائق في حق الإنسان و تكوّنه من العناصر الأضداد: «و إذا اعتدل مزاجها و فارقت الأضداد و شابهت بالسبع الشداد ...» و قال حين سئل عن العالم العلوي: «صور عارية عن المواد خالية عن القوة و الاستعداد تجلّى فيها الإله فأشرقت و نظر إليها فتلالات فأبدى فيها مثاله» و في نسخة: «فألقى فيها مثاله و أظهر عنها أفعاله» أو قريبا من ذلك على ما في الكتب مسطور و في الألسنة مشهور و له حسلى الله عليه و آله حظب مشهورة و كلمات مأثورة في توحيد الله تعالى و توصيفه بما هو أهله؛ و في بيان أقسام النفس في جواب من سأله عن حقيقة النفس؛ و في بيان معنى الحقيقة في جواب من سأله عن الحقيقة و في كثير من المسائل الهامة الفلسفية في أعلى درجات الفصاحة و البلاغة و أتم مراتب الدراية و الإحاطة.

[ص ۱۹۹، س ۱۳ / ص ۲٤٠، س ۲]

قوله: «من جهة ما يدرك الأمور الكلية و يفعل الأعمال الفكرية»: صفة خـاصة للنفس الناطقة الإنسانية إيماءً إلى أنّ كونها كمالا للإنسان إنّما هو من هاتين الجهتين.

[ص ۲۰۰، س ۱ / ص ۲٤۰، س ۸

قوله:«و هي التي تستعمل الفكر»: أي القوة العمّالة المسماة بــ«العقل العملي». [ص ٢٠٠، س ١ / ص ٢٤٠، س ٩]

قوله: «المختارة»: بصيغة الفاعل و هي و صيغة المفعول متشابهتان في الصورة مختلفتان في الأصل و هو «المختير» بكسر الياء المنقلبة ألفاً في

۱. نسخه اصل: مستور.

الفاعل و فتحها في المفعول.

[ص ۲۰۰، س ۴ / ص ۲٤۰، س ۱۰]

قوله: دو المتوسط بينهما بالحكمة: أي و المتوسط بين الجربزة و البلاهة المسمّى بدالحكمة» و هذه الحكمة هي من جنس الأخلاق لا من جنس العلوم المنقسمة إلى الحكمتين النظرية و العملية.

[ص ۲۰۰، س ٤ / ص ۲٤٠، س ١١]

قوله: «لاَنَهاه: أي لأنَّ الحكمة المنقسمة إلى النظرية و العملية و خصوصا النظرية كلما كانت أكثر و أوفر كانت أفضل بخلاف الحكمة التي هي من الأخلاق فإنَّ الأفضل هو الحد المتوسط منها لاما كان أكثر.

[ص ۲۰۰، س ٦ / ص ۲٤٠، س ١٣]

قوله: «و هذه القوة خادمة للنظرية»: أي القوة المسماة بالعقل العملي خــادمة للقوة المسماة بالعقل النظري.

[ص ۲۰۰، س ٦ / ص ۲٤٠، س ١٣]

قوله: «مستمدة بها»: الظاهر: «مستمدة بها» كما في بعض النسخ المحقروءة على الأساتيد، فإنّ العقل العملي مستمد من العقل النظري في استنباط الرأي الكلي: فإنّ لنا مثلا مقدمة كلية أدركها العقل النظري و هي قولنا: «كل حسن ينبغي أن يؤتى به» ثم نضم إليها مقدمة أخرى هي صغري القياس و نقول: إنّ الصدق حسن، و كل حسن ينبغي أن يؤتى به، فينتج أنّ الصدق ينبغي أن يؤتى به؛ فهذا رأي كلي أدركه العقل العملي فإذا أراد أن يوقع صدقا جزئيا يقول: «هذا صدق و كل صدق ينبغي أن يؤتى به» فينتج أنّ «هذا الصدق ينبغي أن يؤتى به» و هذا رأي جزئي أدركه العقل العملي مستمدا من ينبغي أن يؤتى به» و هذا رأي جزئي أدركه العقل العملي مستمدا من النظري؛ هكذا قرّره المكيم السبزواري لكن الأولى أن يضيف إلى قوله: «فهذا رأي كلي أدركه العقل العملي» قوله: «مستمدا من العقل النظري» إذ ليس للعقل العملي إدراك الأمر الكلي إلّا بالاستعانة و الاستمداد من العقل النظري» إذ ليس

كما قال المصنف و يكون الرأي الكلي عند النظري و الرأي الجزئي عند العملي.

[ص ۲۰۰، س ۱۰ / ص ۲٤۰، س ۱۷]

قوله: «فيصير علمها عملا و عملها علما»: أمّا كون علمه عملا، فلأنّه لا احتياج لها حينئذ إلى عمل من تحريك أو تحرك لفعل شيء و تحصيله أو تركه و رفضه بل علمه بوجوده إيجاده و حضوره لديه و لا إلى روية في أمر لحضور الكل حينئذ عنده؛ و أمّا كون عمله علما، فلأنّ عمله هو حصول ما شاء و أراد بنفس علمه، و هذا كاتحاد العلم و القدرة في المفارقات بالقياس إلى مادونها؛ فلا حاجة إلى تحصيل رأي كلي و لا استنباط هذا الرأي و الاستعداد به في رأي جزئي و عمل جزئي كما قال: «و استغناؤها عن الحركات و الأفكار».

[ص ۲۰۰، س ۱۷ / ص ۲٤۱، س ٥]

قوله: «و الثاني في»: أي التصيرف في الأمور الكلية.

[ص ۲۰۰، س ۱۸ / ص ۲٤۱، س ۷]

قوله: «القوة المرؤية»: أي القرة التي من شانها التروي في الأمور. قوله: «من التي بعدها» أي القوى التي هي بعد القوة المتصرفة في الكليات و هي القوى الناظرة في الأمور الجزئية المدركة إيّاها.

[ص ۲۰۱، س ٤ / ص ۲٤١، س ١٢]

قوله: دفللنفس في ذاتها قوتانه: هذا حكم كلي إجمالي، إذ هما مصدر جميع الحركات العلمية و العملية للنفس على ما تقدم في قوله: «فلها باعتبار ما يخصمها من القبول عما فوقها و الفعل فيما دونها قوتان» إلى آخر ما قال. و قوله: «تلك للصدق و الكذب» إشارة إلى النظرية و خاصيتها؛ فإنّ شأنها إمّا تشخيص الصدق و الكذب في القضايا العلمية أو إدراك الواجب و الممكن و الممتنع في المسائل و الأوصاف و الأحكام الكلية كما قال: «و هي أي النظرية

للواجب و الممكن و الممتنع». و قوله: «و هذه في كلا الموضعين» إشارة إلى العملية فإنّ شأنها إمّا تشخيص الخير و الشر في مقابل الصدق و الكذب المختصين بالنظرية أو إدراك الجميل و القبيع و المباح في مقابل الواجب و الممكن و المعتنع المختصة بالنظرية.

[ص ۲۰۱، س 7 / ص ۲۶۱، س ۱۵]

قوله: «فلهما شدة و ضعف في الفعليات و رأي و ظن في العقليات»: الشددة و الضعف في فعل الخير و الشدر و الجميل و القبيح و المباح، و الشددة و الضعف في تشخيص الصدق و الكذب و الواجب و الممكن و الممتنع؛ فالأولان في الفعل و العمل و الثانيان في الرأى و الاعتقاد.

[ص ۲۰۱، س ۷ / ص ۲۶۱، س ۱۵]

قوله:«هاهنا<sup>۱</sup>»: أي في الدنيا.

[ص ۲۰۱، س ۷ / ص ۲٤۱، س ۱۵]

قوله: «كإصابة العين»: فإنهَا تأثير في النفوس من جانب النفس الشريرة بـلا و اسطة الدن.

[ص ۲۰۱، س ۹ / ص ۲٤۱، س ۱۸]

قوله: دبل قد يكتفي بذاتها هاهناه: أي في الدنيا أيضاً.

[ص ۲۰۱، س ۱۷ / ص ۲٤۲، س ۲]

قوله: «بما يخرجه»: أي بما يخرجه عن الصورة الإنسانية.

[ص ۲۰۱، س ۱۸ / ص ۲٤۲، س ۸]

قوله: «فجوهر النفس مستعد»: هذا توصيف للنفس السعيدة من أصحاب اليمين أو من المقربين. و لأجل تعميم الفريقين قال: «ضربا من الاستكمال فلكليهما الصعود إلى مدارج الكمال بتوسط العقل النظري و العقل العملي إلّا أنّ لك ما هو حقه و استعد له».

[ص ۲۰۲، س ۷ / ص ۲٤۲، س ۱۵]

قوله: «عقل الهيولاني»: أي عقل شبيه بالهيولى في كونه عقلا بالقوة.

[ص ۲۰۲، س ۹ / ص ۲٤٣، س ۱]

قوله: «شبيهة بالعرضية»: أي في قيامها بالمادة و عدم استقلالها في الوجود كالأعراض بل أضعف من الأعراض، لأنّ العرض في عرضيته أمر بالفعل و الهيولى أمر بالقرة من جميع الجهات إلّا في كونها هيولى.

[ص ۲۰۲، س ۱۳ / ص ۲٤٣، س ٦]

قوله: وفاسمع أنّ فطرة الإنسان غير فطرة العيوان»: تمهيد لما سيشير إليه من أنّ فطرة الإنسان الغير البالغ إلى مرتبة العقل المحض الغير المشوب بالتخيل و التوهم أي العقل المرهون بالعلائق البدنية المنفعل عن آثارها بعد فطرة الحيوانية بقوله: «فما دامت قرتها العاقلة متعلقة بالبدن» و بقوله: «كسائر الحيوانات في إدراك ذواتها».

[ص ۲۰۲، س ۱۵ / ص ۲٤٣، س ۸]

قوله: وفله قوة أوجود يخصه: أي فللإنسان في بدء نشوئه و في هذه المرتبة من الإنسانية الصورية قوة و استعداد لوجود يخصه و يحصل له في وقته؛ وله أيضاً كمالية بحسب هذا الوجود الحاصل له: و لعلمه أيضاً قوة و كمال يخصه و يحصل له في وقته و زمانه: فعلمه بذاته في أيّ مرتبة عين وجود ناته، و علمه بالأشياء عين وجود الاشياء لذاته، لأنّ وجوده وجود عقلي و لوجوده العقلي مراتب. و هذه كلها مقدمات قدّمها لتبيين مراتب الإنسان و مقاماته من أول نشأته إلى آخر نشأته للنتيجة التي هو بصدد بيانها، شم صرّح بالنتيجة فقال: «فمتى كان وجوده بالقوة ...» و هذا هو محط الجواب عن السئوال.

[ص ۲۰۳، س ۷ / ص ۲٤۳، س ۱۸]

قوله: «كالصور الخيالية المخزونة»: فإنّها صور خيالية بالفعل و صور عقلية بالقوة، و لكن الغافل عن المقام الشامخ العقلي و تجرده الكامل عن الحواشي و الغواشي و العلائق المادية قد يظن بها أنّها صور عقلية.

[ص ۲۰۴، س ۱۰ / ص ۲۶۶، س ۱

قوله: وفكذا القوة العاقلة»: عــطف عـلى قـوله: «و كـما أنّ النـفس مـا دامت حساسة...».

[ص ۲۰۳، س ۱۱ / ص ۲٤٤، س ۲]

قوله: «بل هي صورتها الحسية»: أي بل المادة هي الصدورة الحسية للقوة العاقلة.

[ص ۲۰۳، س ۱۳ / ص ۲۶۶، س ٥]

قوله: دفي جميع الدرجات واحده: فمتى كان عقله عقلا بالقوة متعلق الوجود بالمادة منفعلا عن الأحوال و الآثار البدنية، كان معقوله أيضاً معقولا بالقوة، فكانت المعورة العقلية الحاصلة له في هذه الحالة هي الصورة المتخيلة المتوهمة في الحقيقة؛ و متى كان عقله خالصا عن شوب التخيل و التوهم و مداخلة الأحوال و الآثار البدنية و حصل له التجرد الكامل العقلي، كان معقوله أيضاً معقولا بالفعل.

[ص ۲۰٤، س ۱۱ / ص ۲٤٥، س ٥]

قوله: دوجدتها قوة صرفة ه: لأنّها في ذاتها قرة إدراك المعقولات و الاتصال بالعالم العقلي و الورود على ديار المجردات و حريم الأخرويات ليس لها من عالم الآخرة صورة و فعلية و كمال مناسب له إلّا ما يحصله علما و عملا على قدر همت.

[ص ۲۰۶، س ۱۱ / ص ۲٤٥، س ۱۱]

قوله: دفي نفسه ممتنع الوجود»: كشريك الباري مثلا.

[ص ۲۰۵، س ٤ / ص ۲٤٥، س ١٥]

قوله: وفيوشك أنّها إذا تجردت طالعتها»: لمّا حكم أولا بعدم استطاعة العقل المتعلق بالمواد الموجب ذلك التعلق لضعف القرة العاقلة و عجزها عن إدراك القواهر النورية، فقال: «لكنه إذا تجرد كل التجريد طالعها حق المطالعة» و ذلك لخروجه عن القوة إلى الفعل بسطوع نور الحق عليه. و الظاهر أنّ قوله: «فإذا حصل» بصورة حرف الشرط بدون التنوين أو معه غلط و الصحيح: «فإذن» بالنون لأنّه كالنتيجة لما قبله.

[ص ۲۰۵، س ۱۶ / ص ۲۶۳، س ۸]

قوله: دفعصول هذه المعقولات»: أي حسول المسعقولات الأولية التي هي الأوليات و التجربيات و المتواترات و المقبولات و أمثالها على ما قرر في المنطق.

[ص ۲۰۵، س ۱۵ / ص ۲٤٦، س ۱۰]

قوله: «إلى كمال ثان»: هو العقل بالفعل و هو استنباط المسائل و إدراك أمور كلية لم يكن أدركها في أول الأمر و كان بالنسبة إليها بالقوة إدراكا متى شاء و أراد. و حصول هذا الكمال الثاني هو كمال أول لما بالفعل أي للعقل الذي وصل إلى مقام العقل بالفعل من حيث هو الآن بالفعل و إن كان بالقياس إلى حصول العقل المستفاد بالقوة.

[مس ۲۰۵، س ۱۹ / ص ۲٤٦، س ۱٤]

قوله: وو أمّا ذلك الكمال الثانيه: أي العقل بالفعل. و كونه ثانيا إنّما هو باعتبار أنّه ثاني الكمالات بعد حصول النفس التي هي الكمال الأول و إلّا فهو ثالث مراتب العقل: فإنّ العقل الأول قوة مستعدة صدرفة و ليست بكمال؛ إنّما الكمال هو العقل بالفعل الذي هو الكمال الأول و العقل بالفعل الذي هو الكمال الثاني و العقل المستفاد الذي هو الكمال الثالث؛ ثم إنّ حصول العقل بالفعل الذي هو الكمال الثاني و فعلها بخلاف

العقل المستفاد الذي هو الكمال الثالث فإنّه ليس بفعلها و إرادتها، بل هو فيضان النور العقلي من جانب العقل الفعال بتأييد الحق المتعال على أقبل في النفوس الكاملة في العلم و العمل.

### [ص ٢٠٦، س ٦ / ص ٢٤٧، س ٤]

قوله: وفيكون عند ذلك»: أي عند حصول العقل بالفعل و فيضانه على السالك؛ فحصول الأوائل الضرورية للسالك؛ فحصول الأوائل الضرورية للنفس بلا احتياج إلى اكتساب و توسل إلى الحدود الوسطى و إعمال الفكر و الروية، فهو حينتذ بالنسبة إلى المسائل العلمية كالمشرف على الشيء الذي بين يديه المتصرف فيه كيف يشاء.

#### [ص ۲۰٦، س ۸ / ص ۲٤٧، س ٦]

قوله: «بعسب هذا الاستكمال»: الذي هو بإرادته و اختياره. و أمّا بإضافة المقل المستفاد و الذي هو الاتصال بالعقل الفعال، فالمراتب أربعة: إمّا نفس الكمال فهو مرتبة العقل بالفعل؛ و إمّا الاستعداد القريب فهو مرتبة العقل بالملكه؛ و إمّا الاستعداد البعيد فهو مرتبة العقل الهيولاني.

## [ص ۲۰٦، س ۱۷ / ص ۲٤٧، س ١٦]

قوله: دو هو بعينه العقل بالفعل ... ه فالعقل بالفعل كأنّه ضزانة المعقولات الحاصلة فيه إمّا بممارسة العلوم و اكتسابها الدائم و مطالعتها المستمرة و حضورها بلا تجشم الفكر و الروية، أو بفيضانها من العقل الفعال و مشاهدتها فيه.

#### [ص ۲۰٦، س ۱۹ / ص ۲٤٧، س ۱۸]

قوله: «وصورته»: فإنّه صورة عالم العود في قوس الصعود، لجامعيته المراتب و المقامات السابقة من ابتداء سلوكه العلمي و العملي؛ و صورة الشيء مرآته الحاكية عن درجته و مرتبته في الوجود و ما هو عليه. و كونه صورة لعالم العود أي مجلى و مرآتا لجميع مراتب الوجود في السير

الصوري حاكيا عن كل الكمالات المتقدمة إنّما هو من جهة اتصاله بالعقل الفعّال المشتمل على جميع الكمالات الجسمية و النفسية و العقلية المتقدمة في السير الصعودي و العود إلى نقطة البداءة، و هو من هذه الجهة نظير الفصل الأخير الجامع لجميع الصور المتقدمة و الفصول السابقة في جامعيته للحد الأعلى من الكمال اللائق المشتمل على الكمال السابق. و إطلاق الصورة على الكمال سائق شايم.

و العقل الفعال كمال عالم البدء أي نزول الوجود من الحق المعبود، فإنّ الوصول إليه هو الغرض الأصلي و الفاية القصوى في إيجاد العالم الجسماني.

[ص ۲۰۷، س ۵ / ص ۲٤۸، س ۵]

قوله: دخلق هو من صفوهاه: أي خلق الإنسان من صفو المواد، فلابد لفضالتها من جعلها في خدمة الإنسان و طاعته و منابع استفادته في نشأته الجسمانية، لئلا يهمل حقها أيضاً من فيض الوجود.

[ص ۲۰۷، س ۱۷ / ص ۲٤٩، س ۱]

قوله: «منازل و مراحل»: و هي الحجب النورية التي احتجبت بها ذاته المقدسة عن إدراك عقول الواصلين فضلا عن القاصرين أو الواقفين في ما قبل مرتبة الوصول و اللقاء و مقام الورود في حريم الكبرياء و الفناء في بحر الشهود؛ كما ورد في الحديث: «إنّ لله سبعين حجابا من نور» إلى آخر الحديث.

[ص ۲۰۸، س ۱ / ص ۲٤٩، س ٤]

قوله: «بعضها في العق»: هو شهود الذات بعين الصنفات و هو أوّل الأسنار في المقامات الإلهية بعد الوصول.

[ص ۲۰۸، س ۱ / ص ۲٤٩، س ٤]

قوله: «و بعضها من الحق لكن بالحق»: هو السفر عن الحق [في] الخلق للدعوة و الارشاد و التبليغ بالمعجزات الباهرات بإعانة الحق و تأييده و إرسال دعاته و إنفاذ آياته، كما قال لموسى و هارون: ﴿إذهبا إلى فرعون أنّه طغى﴾ ﴿ و قال: ﴿ إنفاذ آياته، كما قال لموسى و هارون: ﴿ إذهبا إلى فرعون أنّه طغى﴾ ﴿ و قال: سيرتها الأولى﴾ \* و قطيت ﴿ و أبرء الأكمه و الأبرص بإذني وأحيى الموتى بإذني﴾ \* و قال لخاتم الرسل ـ صلى الله عليه و آله ـ ﴿ ما ودّعك ربك و ما قلى ﴾ \* و قال: ﴿ و لسوف يعطيك ربك فترضى ﴾ \* و أعطاه الولاية الكبرى و قدرة التصرف في جميع الأمور و قرّبه منه و أدناه إلى مقام و مرتبة ما أدنا إليها أحداً سواه، و قال مشيرا إليه: «أبيت عند ربى يطعمنى و يسقيني».

[ص ۲۰۸، س ۳ / ص ۲٤۹، س ٦]

قوله: دولكن الفرق بين الحالين، فإنّ العود و السلوك إنّما هو بتحركه و تحمل و ترك مشتهياته النفسانية و أعمال قراه النظرية و العملية و تحمّل المشاق و الرياضات البدنية و الثبات على طريقته و شريعته في السلوك و عدم الوقوف في الطريق و الانحراف عنه مع ترفيق الحق و إعانته و إمداده و إفاضته؛ و أمّا الرجوع إلى الخلق في مقام السفارة و التحلي برداء النبوة و الرسالة فإنّما هو باستعانته من الله و إعانة الحق إنّاه؛ كما قال: ﴿فاستقم كما امرت﴾ و وعده النصرة على أعدائه و معارضيه و أيّده بجنود من ملائكته. قوله: «و كل إدراك و نيل» أمّا الإدراك فمعلوم على ما قرّره في الحس و الخيال و الوهم و العقل؛ و أمّا النيل فيشمل نيل القوة الغاذية للغذاء بتجريد صفوه عن كدره.

۱. سوره طه، آیه ۴۳. ۲. سوره نمای آیه ۱۰.

۲. سوره طه، آیه ۲۶. ۲. سوره طه، آیه ۲۱.

۶ سوره الضحى، آیه ۲. ۸ نسخه اصل: - لکن.

۵ سوره آلعمران، آیه ۴۹. ۷. سوره الضحی، آیه ۵

۰. صوره هونه آیه ۱۱۲. ۹. سوره هونه آیه ۱۱۲.

## [الشاهد الثاني]

[في إنّية النفس و أحوالها و الإشارة إلى ما فوقها و ما بين يديها من أمور القيامة]

[ص ۲۰۹، س ۱ / ص ۲۵۱، س ٤]

قوله: دو فعلها هذاه: أي فعل القوة العاقلة.

[ص ۲۰۹، س ۲ / ص ۲۵۱، س ۵]

قوله: ديكون فعلها صورة»: أي فعل القوة الجسمانية. و قوله: «فكل قوة تفعل أمرا كليا فهي مجردة» هو النـتيجة المـطلوبة و هـي إثـبات القـوة العـاقلة للإنسان.

[ص ۲۰۹، س ۵ / ص ۲۵۱، س ۸]

قوله: دو مما يكشف لك ...ه: هنا سقط في العبارة من قلم الناسخ أو من المطبعة، و العبارة الصحيحة هي أنّه «يدرك أشياء يمتنع وجودها في الجسم» أ.

[ص ۲۰۹، س ٦ / ص ۲۵۱، س ۹]

قوله: «و لوجود مثل هذه الأمور في النفس يمكننا أن نحكم»: كأنّه دليل آخر على وجود القوة العاقلة؛ و حاصله أنّ الحكم عليها بأنّها غير موجودة في الخارج، قضية موجبة مفتقرة إلى وجود الموضوع، و الموضوع في أمثال تلك القضايا موجود في النفس لجواز اجتماع المتقابلين في النفس.

[ص ۲۰۹، س ۱۰ / ص ۲۵۱، س ۱۳]

قوله: «فهو منقسم»: فلمّا كانت تلك الأمور غير منقسمة فمحلها ليس بجسم، بل قوة عقلية إذ انقسام الجسم يوجب انقسام الأمر الحالّ فيه.

[ص ۲۰۹، س ۱۲ / ص ۲۵۱، س ۱۵]

قوله: «إذا قيل الوحدة قد تعرض للجسم»: أي إذا قــــيل: الوحـــدة الجــزئية الشخصية تعرض لجسم خاص أن تحمل عليه، فلا شك في انقسامها بالقرة بانقسام الجسم بالقوة؛ ولكن ليست هذه الوحدة الجزئية العارضة للجسم أو المحمولة عليه مورد الاستدلال، بل الوحدة المطلقة المشروطة بعدم الانقسام. فهذا حاصل الإشكال و انحلاله.

[ص ۲۰۹، س ۱۸ / ص ۲۵۲، س ۳]

قوله: «لكان يعرض أن يكون فيها شيء دون شيء»: يعرض أن يكون في تلك الأشياء المجردة المنحازة عن العوارض و الفواشي الزائدة على أصل الذات شيء دون شيء لعروض القسمة في القوة الجسدانية المستلزمة لعروضها في تلك الأشياء الحالة فيها.

[ص ۲۱۰، س ۱ / ص ۲۵۲، س ٤]

ـقوله: دإن وجدت في الأعيان»: حاصل إيراده أنّ الوحدة ليست أمرا متأصلا موجودا في الأعيان نظير البياض الموجود في الجسم؛ إنّما الموجود في الأعيان هو الأمر الموصوف بالوحدة؛ و أمّا إن كانت أمرا متأصلا موجودا في الأعيان فليس للوهم سبيل إلى إبطاله، فحينئذ يجري فيها الأقسام الثلاثة و كلها باطلة.

و أقول: بتقرير آخر، إنّ قوله: «إن وجدت في الأعيان» ناظر إلى إبطال قول المصنف في جواب الإشكال بأنّ وحدة الجسم كرجوده تنقسم بالقوة، لأنّها كرجود الجسم عبارة عن اتصاله و امتداده فهي عين وجود الجسم. و حاصل كلامه أنّ الجسم أمر متأصل الوجود في الأعيان، و الوحدة أمر اعتباري غير متأصل الوجود في الأعيان، كالفوقية و التحتية و نظائرهما، و لعباري غير متأصل الوجود في الأعيان، كالفوقية و التحتية و نظائرهما، و دليكم مبنيّ على أن تكرن الوحدة عرضا متأصلا؛ و أمّا إن كانت موجودة في الأعيان كانت لا محالة عرضا شابتا فلاتبطل بتوهم القسمة فيه؛ أو المعنى: فلايبطل هذا الأمر المتأصل الوجود بمجرد فرض بطلانه و توهمه، وحينئذ إذ فرض بطلان الأمر الموجود في العين لايوجب بطلانه و انعدامه، وحينئذ يأتي فيه الأقسام الثلاثة، فإنّه إن كان في كل جزء من الأجزاء الوهمية

للجسم شيء من الوحدة يلزم كون الوحدة الضارجية ذات جزء و همي، فليست وحدة إذ الوحدة ما لا جزء له أصلا؛ و إن كانت في كل جزء من الأجزاء الوهمية للجسم تمام الوحدة و كلها فيلزم كون الجسم واحدا بوحدات غير متناهية حسب لا تناهي القسمة فيه؛ و إن لميكن في شيء من الأجزاء الوهمية شيء من الوحدة يلزم خلق الجسم عن الوحدة الجسمية العينية، فليس لها صورة في الأعيان و هذا خلف.

[ص ۲۱۰، س ۸ / ص ۲۵۲، س ۱۰]

قوله: «بوجودها له فى الوهم عنه أي بوجود الوحدة للجسم في الوهم فماذا تقولون في هذه الوحدة. و للحكيم السبزواري هنا تعليقة وافية ببيان المزاد.

[ص ۲۱۰، س ۹ / ص ۲۵۲، س ۱۰]

قوله: «إنّ المتصل لا جزء له»: أي الجسم الواحد المتصل.

[ص ۲۱۰، س ۱۰ / ص ۲۵۲، س ۱۱]

قوله: دانعدمت هويته »: أي فبطلت وحدته و هويته الشخصية ، و حدثت هويات أخرى كلها من نوعه ، و ليست تلك الهويات الحاصلة بعد القسمة أجزاء لهذا الجسم المنقسم إلى تلك الهويات. و نسبة الجزئية إلى تلك الهويات إنّما هي بالمسامحة و التشبيه ، أي تشبيه تلك الأنواع المستقلة بأنفسها بالأجزاء.

[ص ۲۱۰، س ۱۳ / ص ۲۵۲، س ۱٤]

قوله: «قوة ذات تجرد المعقولات»: عبارته في كتاب المبدأ و المعاد هكذا: «هجة أخرى ـ قريبة المأخذ من السابقة ـ و هي أنّ القوة العاقلة من الإنسان شيء ذو تجرد المعقولات من المادة و عوارضها من الكم المحدود و الأيس و الوضع المخصوص و غيرها: فكون هذه الصورة المعقولة مجردة عن هذه اللواحق إمّا بحسب ذاتها؛ و إمّا بالقياس إلى الشيء المأخوذ منه؛ و إمّا

١. نسخه أصل: الجسم.

بالقياس إلى الآخذ؛ و الأول محال و إلّا لاستحال أن يقرنها هذه اللواحق في الوجود الخارجي لأنّ ما بالذات لا يختلف؛ و الشاني أيضا ظاهر البطلان لا لقتران تلك الصورة بها في الخارج فبقي أن يكون تجردها عن الوضع و الأين عند وجودها في العقل و يجب أن يكون في العقل غير ذات وضع و إشارة حسيّه».

و عبارته في هذا الكتاب: «إنّ في الإنسان قوة ذات تجرد المعقولات عن المادة و عوارضها».

أقول: في هذه العبارة على هذه النسخة الموجودة عندي و هكذا في عبارة المبدأ و المعاد قصور أو سقط. و المعنى: إنّ في الإنسان قوة ذات تجرد تلك القوة المعقولات عن المادة و عوارضها؛ هذا على احتمال كون «القوة» مضافة إلى «الذات» و كون الفعل بضم التاء منسوبا إلى القوة؛ و هذا احتمال بعيد؛ أو المعنى: إنّ في الإنسان قوة ذات قدرة على تجريد المعقولات عن المادة و عن اللواحق المادية؛ و هذا على احتمال كون لفظ «الذات» بالضم صفة لـ«القرّة». و المراد بـ«ما أخذت منه» الموجودُ الخارجي المقارن للمادة و لواحقها.

[ص ۲۱۰، س ۱۵ / ص ۲۵۲، س ۱۹]

قوله: «يوجب الاتفاق»: أي جميع الأفراد في التجرد و استناع وجود الأفراد المقترنة بالمادة و اللواحق في العين.

[ص ۲۱۰، س ۱۷ / ص ۲۵۲، س ۱۷]

قوله: «و الثاني يكون تناقضاء: إمّا لأنّها على هذا التقدير ما كانت بذاتها مجردة عن المادة و عن المادة و عن المادة و اللواحق بل كانت مقترنة بها إلّا أنّا جرّدناها عن المادة و عن اللواحق، فالحكم بأنّها كانت مجردة مع الحكم بأنّها ما كانت مجردة إلّا بعد تجريدها متناقضان؛ أو لأنّه لو كان تجردها عن المادة و اللواحق من جهة الفرد لمجردا

عن المادة و اللواحق بحكم كونه ما به التجرد و سببا له، و غير مجرد بحكم وجوده الخارجي المقارن للمادة و لواحقها قطعا؛ و هذا البيان أولى بل أصبحً و أدقّ من الأول.

[ص ۲۱۱، س ٦ / ص ۲۵۳، س ٦]

قوله: وندرك ذاتنا بذاتناه: أي بنفس حضور ذاتنا لذاتنا لا بحصول صورة من ذاتنا في ذاتنا، لأنّ هذا علم حصولي و علمنا بذاتنا علم حضوري و إلّا لزم اجتماع المثلين؛ فهذا كأنّه استدراك لقوله: «إدراك الشيء لما كان عبارة عن حصول صورته للمدرك» بأنّ إدراكنا لذاتنا ليس عبارة عن حصول صورة ذاتنا لذاتنا.

[ص ۲۱۱، س ٦ / ص ۲۵۳، س ۷]

قوله: دفقد فقده: الأول حرف التحقيق و الفاء زيد عليه لكونه جوابا لقوله: «أمّا»، و الثاني فعل ماض مشتق من «الفقد» أي و أمّا شعورنا بشعورنا لذاتنا فقد فقد و انتفى؛ إذ هو ليس نفس وجودنا، بخلاف شعورنا و علما بذاتنا، فهو نفس وجودنا و ما نحن بغافلين عنها.

[ص ۲۱۱، س ۱۶ / ص ۲۵۳، س ۱٦]

قوله: وأمكن الشك»: فالشك في كون الجوهرية داخلة في ماهية النفس أو خارجة عنها لاينافي كونها بحسب وجودها معلومة مشهودة لنا بالعلم الحضوري.

[ص ۲۱۱، س ۱۸ / ص ۲۵۶، س ٤]

قوله: «يحتمل الشركة بين كثيرين»: فلايمكن أن يشار بها إلى ذات معينة و نفس شخصية، بخلاف الوجود فإنّه ذات معينة شخصية، فيمكن أن يشار بها إلى ذات معينة و نفس شخصية.

[س ۲۱۲، س ۱ / ]

قوله: «فما يشار إليه بأناه: و هو الوجود.

[ص ۲۱۲، س ۲ / ص ۲۵٤، س ٥]

قوله: دغير ما يشار إليه بهوه: و هو الماهية، إذ ضمير المتكلم للشيء الحاضر، و المضور صفة الوجود، و ضمير الغائب للشيء الغائب و هو الماهية؛ إذ ليس لها حضور و ظهور إلا بالوجود. و قال الحكيم السبزواري: «و بهذا استدل الشيخ الإشراقي على أنّ النفوس إنّيات صرفة».

[ص ۲۱۲، س ۲ / ص ۲۵٤، س ٥]

قوله: «في الوجود»: إذ وجود ما يشار إليه بـ«أنا» نفس ذاته و وجود ما يشار إليه بـ«هو» أمر عارض له؛ أو المعنى: أنّ ما يشار إليه بـ«أنا» غير ما يشار إليه بـ«هو» في عالم الوجود فإنّ الأول وجود و الثاني هو الماهية.

[ص ۲۱۲، س ۸ / ص ۲۵۶، س ۲۱

قوله: دمنفرج الأعضاءه: لأنّ الاتصال و التماس مستلزمان للإحساس بوجود الأعضاء، و الإحساس بوجود الأعضاء، و الإحساس واسطة للعلم و الشعور بوجود الذات و حضورها؛ و هكذا لو كانت الأعضاء متلاشية بالقطع و الجرح و اللدغ و نحوه صار ذلك موجبا للإحساس بالألم الموجب للعلم بوجود الذات. و إنّما قيد ذلك الفرض بكمال العقل؛ إذ لو كان في أول الخلقة ناقص العقل ضعيف الإدراك فضلا عن كونه فاقدا له بالكلية، لما أمكن له إدراك ذاته بل إدراك أيّ شيء.

[ص ۲۱۲، س ۱۱ / ص ۲۵٤، س ۱۵]

قوله: «بهذا الغرض»: و بسببه إذ هو أيضاً نوع من الفعل و سبب و واسطة. و الجواب أنّه ترك الفعل لا الفعل، لأنّه فرض فيه عدم وقوع فعل و ترك جميع الأفعال المؤدية إلى الالتفاف بشيء مما جاز و أمكن كونه من الوسائط.

[ص ۲۱۲، س ۱۲ / ص ۲۵٤، س ۱۹]

قوله: «و الأولى أن يقال ...ه: أي هو ظرف لوحظ فيه ترك كل فعل لا نفس ترك الفعل، فليس في نفسه فعلا و لا تركا؛ بل هو ظرف و وعاء لملاحظة الترك كما أنّه قد يكون ظرفا لملاحظة الفعل؛ فهو بهذا اللحاظ ظرف فقط ليس فعلا و عملا و واسطة؛ أو يقال: إنّ الأولى أن يجعل هذا الفرض ظرفا لوحظ فيه ترك كل فعل لا تركا لفعل إذ ترك الفعل في نفسه نوع من الفعل؛ نظير السكون الذي هو في نفسه فعل و إن كا ن ترك الحركة، و الخمود الذي هو ترك استعمال الفكر و الروية و هو فعل في نفسه؛ و أيضاً ترك الشيء مستلزم للشعور به، و المفروض تجريد الشخص عن كل إدراك و شعور إلّا الشعور بذاته؛ فهذا الفرض طرف لوقوع التروك بأسرها فيه، لا أنّه فعل و واسطة.

[ص ۲۱۲، س ۱۲ / ص ۲۵٤، س ۱۷]

قوله: «عن وجود شيء قبله لا بسببه»: أي يكون كاشفا عن وجود إنسان ذي نفس قبل هذا الفرض، لا أن يكون وجود هذا الشيء بسبب هذا الفرض.

[ص ۲۱۳، س ۷ / ص ۲۵۵، س ۹]

قوله: وكما لناه: أي كما لنا نفس مجردة؛ فالتفرقة بين الإنسان و الفرس بإثبات نفس مجردة فيه و نفس منطبعة في الفرس و نحوه تحكّم.

[ص ۲۱۳، س ۸ / ص ۲۵۵، س ۱۰]

قوله: «فيما سوى الإنسان»: و حكموا بتجدد الذات و عدم ثباتها في غيره من الحيوانات.

[ص ۲۱۳، س ۱۲ / ص ۲۵۵، س ۱۳]

قوله: «لا عن عالم المثال»: أي نفس مجردة عن المادة لا عن المقدار، بل لها مقدار كما للصور المثالية.

[ص ۲۱۳، س ۱۳ / ص ۲۵۵، س ۱٤]

قوله: دعن البدن المحسوس»: أي التجرد النسبي و هو التجرد عن المادة فقط و هذا كنفوس العوام بل و بعض الخواص.

[ص ۲۱۳، س ۱۶ / ص ۲۵۵، س ۲۱]

قوله: وتشعر بذاتهاه: فإنّ للحيوانات أيضناً شعورا بذواتها.

[ص ۲۱٤، س ٤ / ص ٢٥٦، س ٤]

قوله: «او سبيية»: أي تسبيب السبب.

[ص ۲۱۶، س ۱۱ / ص ۲۵۲، س ۱۱]

قوله: «لا يتراكم فيه الصور»: التراكم وقوع الصور بعضها على بعض و اجتماع بعضها مع بعض أو حدوث بعضها عقيب بعض و حلوله في محله على ما هو شأن الصور الجسمانية الواردة على الهيولى الجسمانية، و خصوصا على اعتقاده \_قدس سره \_بأنّ قيام الصور العلمية بالنفس قيام صدوري لا حلولى.

[ص ۲۱٤، س ۱۱ / ص ۲۵۳، س ۲۱

قوله: دو ربعا تزول عنها هذه الأسباب المؤدية إلى كمالهاه: أي قدرة التفكر و التدبر في استنباط المسائل؛ هذا في كمالها الروحاني، و قدرة العمل و الإتيان ببعض الأفعال و الأعمال الجسمانية؛ و هذا في كمالها الجسماني فإن الإقبال إلى شيء من الأمور العاجلية عند طغيان المرض أو اشتغال القلب بأمر معجب أو موحش أو مزعج أو عند عروض همّ أو غمّ، مما يوجب العجز أو الضعف أو الانصراف عن تحصيل الكمالات الروحانية أو الكمالات الجسمانية من الأكل و الشرب و الالتذاذ بأمور مُلِذة. و المراد بدالأسباب المؤدية إلى كمالهاه الأسباب و الوسائط المكنونة المستودعة في جوهر ذاتها من القوى الإدراكية و التحريكية. و المراد بدزوالها» خمودها و خمودها و ضعفها و نقصانها لأجل الإقبال إلى الأمور العاجلية.

[ص ۲۱۶، س ۱۶ / ص ۲۵۳، س ۱۵]

قوله: «لأنها روحانية السنخ»: أي لأنّ النفس روحانية السنخ متعلقة الوجود بجوهر قدسي، أي بالعقل أو بربّ نوعها الذي تختزن فيه صورها الكمالية أي الصور الكمالية الحاصلة للنفس المستحفظة تلك الصور بنوع قوة قريبة من الفعل لإمكان حصولها و حضورها للنفس متى شائت بالرجوع إلى أصلها و الاتصال بهذا الجوهر القدسي.

[ص ۲۱۶، س ۱۷ / ص ۲۵۳، س ۱۷]

قوله: وكما في الجواهر و المعاني التي لم تخرج من القوة إلى الفعله: يسعني أنّ العائق في تلك الجواهر و المعاني إنّما هو كونها بعد بالقوة و هذا العائق أمر داخلي هو عدم خروجها عن القوة إلى الفعل.

[ص ۲۱۶، س ۱۷ / ص ۲۵٦، س ۱۸]

قوله: «بل عائقها ...»: لفظة «بل» هنا للترقي عن العائق الداخلي إلى عائق أشدّ تأثيرا لكونه عائقا لها عن الوصول و البلوغ إلى السعادة الصقيقة علما و عملا، و هي الاتصال الكلي بعالمها العقلي؛ و هذا العائق هو اشتغالها بهذا العدن.

[ص ۲۱٤، س ۱۹ / ص ۲۵۷، س ۲]

قوله: «بحسب فطرتها الأولى»: لكونها بحسب الفطرة الأولى جسمانية الحدوث حادثة عن مادة بدنية، دون الفطرة الثانية لها و هي العروج و الصعود إلى العالم العقلى بترك العلائق الجسمانية بالتدريج.

[ص ۲۱۵، س ۱ / ص ۲۵۷، س ۷]

قوله: «بنوع فعل»: أي بالخلق و الإنشاء و الإبداع و هو النيل إلى مرتبة العقل بالفعل لا بنوع انفعال، كما هو شأنها في هذا العالم قبل وصولها إلى مرتبة العقل بالفعل. و لهذا -أي و لكون هذا العقل ذا قدرة على استحضار الصور الغائبة في ذاتها و إعادتها بنوع من الفعل و الإبداع بالانفعال و القبول عن الخارج -يقال له العقل بالفعل.

[ص ۲۱۵، س ٤ / ص ۲۵۷، س ۸]

قوله: «بعثل ما ينشأ منه ابتداءًه: أي بل قبول الحواس صورة أخرى أو المعاودة إلى الصورة بعد غيبتها إنّما هو بمثل ما ينشأ منه ابتداءً أي بإحساس جديد لذي الصورة الذي نشأت منه و انعكست في الحس ابتداءً

نظير الإحساس الحاصل ابتداءً.

[ص ۲۱۵، س ۱۲ / ص ۲۵۷، س ۱۹

قوله: وفضلا عن التصرف فيها بالتدبيره: فإنّ لهؤلاء النفوس حين الانصراف عن الاشتغال بتدبير قواها الطبيعية القدرة على إنشاء الأجرام العظيمة و إيجادها فضلا عن التصرف فيها أو في أبدانها المخلوقة لها لا بإنشائها و إيجادها؛ فهذا لأصحاب الرياضات؛ فما ظنك بالنفوس الكريمة الإلهية المنصرفة بالكلية عن العالم الجسماني الواصلة إلى جوار الله الفائزة بلقائه.

[ص ۲۱٦، س ۹ / ص ۲۵۸، س ۱۱]

قوله: وإلى مزيد التدبيره: فإنّ الإنسان لضعف قواه البدنية و كلالها بسبب الشيخوخة و الهرم يحتاج في تلك الأوقات إلى مزيد عناية النفس بالتدبير و هو يمنعها عن جودة التعقل.

[ص ۲۱٦، س ۹ / ص ۲۵۸، س ۱۲]

قوله: وبل نقول لوكان»: لفظة «بل» هنا للترقي إلى بيان برهان عقلي على تجرد النفس في قبال النقض بقلة التعقل و عدم جودته بالهرم.

[ص ۲۱٦، س ۱۰ / ص ۲۵۸، س ۱۳

قوله: وإذ ليس هذا كلياه: و ذلك لشهود أفراد لهم القدرة على كمال التعقل و جودته في سنّ الهرم مع ضعف و كلال و فتور حدث في الآلة لأجل الهرم.

[ص ۲۱٦، س ۱۲ / ص ۲۵۸، س ۱٤]

قوله: دفهذا في قوة قياس استثنائي ...ه: فأصل القياس هكذا: «لو كان التعقل بآلة بدنية، لكان كلّما عرضت لها آفة و كلال عرض فيه فتور، لكن ليس كلّما عرضت لها آفة و كلال عرض فيه فتور» و هذه سالبة جزئية متصلة مبدوة بحرف الاستثناء تنتج نقيص المقدم و هي قولنا: «فليس التعقل بآلة بدنية» و لو استثني فيه عين التالي بأن نقول: «لكن كلّما عرضت لها آفة و كلال عرض فيه فتور» لم يصحع؛ إذ قد ثبت في المنطق أنّ استثناء عين التالي في هذا

القياس الاستثنائي لاينتج أصلا. و إنّما قال: «في قوة قياس» إذ ليس المذكور أو لا قياسا تاما كاملا، لعدم ذكر نقيص التالى فيه صريحا.

[ص ۲۱٦، س ۱۷ / ص ۲۵۸، س ۱۹]

قوله: «فلم يوجد لنفسه»: أي فليس له وجود و حصول لنفسه إذ الإدراك حصول الشيء المدرك. وعلم النفس بذاته لما كان حضوريا، فلابد من كونه حاضرا لذاته موجودا لنفسه، و المفروض أنّه موجود لمحله. و قوله: «و لا تتخلل الآلة بين الشيء و نفسه» دفع لما يقال بأنّ إدراكها لذاتها لعله بتوسط الآلة. و قوله: «و لا بينه و بين آلته» دفع لما يقال: لعل إدراكها لآلتها بتوسط الآلة. و قوله: «و الآلي لايدرك ...» دفع لما يقال: لعله مع كونها في آلة مدركة لإدراكها بأنّ الآلي لايدرك إلّا ما له نسبة وضعية، و ليس لنفس الإدراك نسبة وضعية بينه و بين النفس.

[ص ۲۱۷، س ۱ / ص ۲۵۹، س ٤]

قوله: «و إلّا لحصلت في مادة واحدة صورتان»: حاصله أنّه لى كانت النفس منطبعة في آلة، لكانت إمّا دائمة التعقل لها أو دائمة الغفلة عنها أو متعقلة لها في زمان غير متعقلة لها في زمان؛ و التوالي بأسرها باطلة: أمّا الأولان فظاهر البطلان و أمّا الأخير فلأنّ تعقلها آلتها إنّما كان بحصول صورة الآلة في النفس المنطبعة بحكم الفرض في الآلة مع كون الآلة ذات صورة جسمية، في النفس في مادة الآلة صورتان: إحديهما الصورة الجسمية، و الأخرى الصورة الحاصلة منها في النفس؛ و المغروض أنّ النفس نفسها منطبعة في الآلة، و هذا مستحيل لأنّه اجتماع المثلين المستحيل عقلا؛ فالمقدم و هو كون النفس منطبعة في الآلة مستحيل.

[ص ۲۱۷، س ۱۰ / ص ۲۵۹، س ۱٤]

قوله: «ثم أنشأناها خلقا آخر»: بسإعطاء جبوهر النفس الغير المأنبوس و لا المحسوس بتلك الحواس و لا المتدنس بالأدناس و لا المشابه للعناصر المتألف منها أبدان الأنواع و الأجناس.

[ص ۲۱۷، س ۱۲ / ص ۲۵۹، س ۱٦]

قوله: «و مما لا يعملون»: ماذا دقيقته، و لا يقدرون على درك جوهره بمشاعرهم الظاهرية الجسمانية. و «الكلم الطيب» هي النفس الأطيب الأجلِّ الأرفع من الجواهر الجسمانية. و «أحسن التقويم» صبورة ذات الإنسان المتقومة بإنشاء البارئ و العقول القادسة ذاتا مشتملة على باطن مشحون بالعجائب و الغرائب و الآيات الباهرة، و ظاهر ذي نظم و هندسة حارت البريّة في درك لطائفها و ظرائفها و مظاهر الحكمة البالغة المستودعة فيها؛ و كون عرفانه عرفان ربّه لأجل كونه آية الله العظمي و منظهر جمعيته و إحاطته و ربوبيته؛ ولذا كان الأعرف بنفسه أعرف الناس بربِّه؛ وكانت رؤية أكمل النفوس و أعظمها رؤية الحق، لكونه أشبهها به في الإحاطة بالمجردات و التجرد عن الماديات و أتم مظاهره و أكمل آياته، كما قال: «من رآني فقد رأى الحق» و كونه -صلوات الله عليه -«النذير العريان» لكونه من شدة اتصاله بالحق و انقطاعه عن الخلق و كمال فنائه في ذاته تعالى و صفاته عاريا عن العالمين المادي و المثالي مجردا عنهما أتمّ تجريد، و بيتوتته عند ربه لفنائه عن العالمين، و براءته عن النشأتين و عن الأطعمة و الأشرية الجسمانيتين، و استئناسه بالحضور الدائم، و تعذَّبه بالغذاء الروحاني الذي هو اللقاء و الشهود للجمال الأبهر و حضرة الجامعية الكبرى.

و المراد بـ«التولد مرتين» الولادة عن بطن الأم أوّلا، ثم الولادة عن بطن الطبيعة و التطهير عن أدناسها و الخروج عن أرجاسها و الصعود إلى عالم القدس و سُكّان الملكوت و ديار المقرّبين و ساحة الجبروت.

و معنى قوله: «خارجا عن سائر الأشياء» أنّ حقيقة ذاته خارجة عن أجناس هذا العالم المادي.

و «كون الجزاء اضطرارا» لأجل أنّه نتيجة عمله الحاصل بكده و جدّه، و نتيجة العمل متفرعة عليه وجوبا و لزوما.

و تفسير «الخطيئة» بالإمكان الذاتي على ما في تعليقة الفيلسوف المحتنّي \_قدس سره \_خطأ، لشمول هذه الخطيئة لما سوى البارئ \_عـز اسمه - فكان الواحب نزول العقول الكلية الدائمة الحضور، الوالهة لجمال بارئها، الفانية عن ذاتها بالكلية، المستغرقة في بحر شهوده، و هبوطها من العالم الأعلى العقلي إلى العالم الأدني المادي، لبقاء الإمكان الذاتي فيها و إن قلنا بانجبار إمكانها بالقرب الأتم من ساحة الألوهية؛ و ذلك لبقاء الإمكنان فيها على أيّ حال؛ بل هي عبارة عن ميلها إلى مجاورة الجسمانيات و مخالطة الداثرات و معانقة الماديات و التذاذها بلذائذها الجسمانية، كما في الكتاب الإلهي و أمر آدم و حوا بالسكون في الجنة و أكلهما من نعيمها و نهيهما وتحذيرهما عن الأكل من ثمرة الشجرة المنهية وهي الحنطة على ما في بعض التفاسير ـ و ذلك لأنَّها هي المادة الأصلية لحفظ الصياة المادي الدنيوي و الغذاء الأصلى لجوهر البدن الإنساني المؤلف من العناصر التي هي أركان المواليد الجسمانية -فهذه الخطيئة التي هي الميل إلى ما به عمارة البدن و النشأة الداثرة أو جبت نزولهما و هبوطهما عن العالم الأعلى إلى هذا الأدنى؛ ثم صارت هذه النفس الكاملة النبوية الآدمية مع ارتكاب هذه الخطيئة ملجأ وغياثا للنفوس الجزئية القاصرة وداعيا لهم إلى جوار الحق المعبود مبدأ كل موجود؛ و زالت تلك الخطيئة بالعمل الصالح و الجهد في طاعة الله عز و جل، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الحسناتِ يُذهبن السيئاتِ ﴾ \.

[من ۲۱۹، س ۱۰ / ص ۲۲۱، س ۱۸]

قوله: «في صغة النفس»: أي في بيان صفة النفس أو في توصيف النفس.

۱. سوره هود، آیه ۱۱۴.

[ص ۲۱۹، س ۱۰ / ص ۲۹۲، س ۱]

قوله: دحيث وضعها بأوضاع كثيرة»: المذكور في سفر النفس من كتاب الأسفار المنقول عن أفلاطن: «حيث وصفها بأوصاف كثيرة». و في ظني أنّ هذا هو الأصح، و أنّ ما هاهنا سهو من الناسخ.

[ص ۲۱۹، س ۱۱ / ص ۲۲۲، س ۲]

قوله: «اختلفت صفاته في النفس»: أي اختلفت كلماته في توصيف النفس.

[ص ۲۱۹، س ۱۱ / ص ۲۶۲، س ۲]

قوله: ولم يستعمل العس»: أي لم يسعتبر مسرتبتها الحسسية و مقام تعلقها التدبيري بالبدن و تنزّلها إلى مراتب الحواس و ظهورها في مقاماتها. «و لا رفض الحس في جميع المواضع» أي في جميع مقامات النفس. و هذا هو حق التوصيف و التعريف الجامع للنفس، إذ لها مقام في المرتبة العقلية و إدراك الكيات؛ و لها مقام في المرتبة الحسية و إدراك الجزئيات؛ فهي ذات جناحين و ذات نشأتين و مظهر اسم الله الأعظم الجامع لجميع مراتب الإدراك و التحريك و آيته العظمى من جهة التنزيه و التشبيه و التشؤن بجميع الشؤن.

[ص ۲۱۹، س ۱۲ / ص ۲۹۲، س ۳]

قوله: «و ذمّ و ازدرى باتصالها بالجسد»: إذ فيه انحطاطها عن عالمها الأصلي الأعلى، و هبوطه عن جنة الوصال و اللقاء و البقاء إلى مهوى الهجران و النزول و الزوال و الفناء، خصوصا للنفس المتأكد الشوق إلى الاتصال بالبدن و الالتذاذ من جهته.

[ص ۲۱۹، س ۱۵ / ص ۲۹۲، س ٦]

قوله: «الصدى»: قال بعض الفضلاء في هذا المقام: «لأنّه ظل عالم السهاء و العقول بل ظل عالم الربوبي، و الحق هو الأصل و العالم فرعه، و الوجود الأصيل هو الحق و العالم ثانية ما يراه الأحول». أقول: بعد غمض العين عن بعض ما في كلامه إنّ الصدى انعكاس أشر الصوت في الجو و لاسيما في الجبال و ما بينها من الفواصل؛ و لمّا كان هذا العالم الأدنى آخر مراتب نزول الوجود و أبعد المنازل عن مشهد الحق المعبود المقصود، و ليس فيه من العوالم المقلية و المنازل الروحانية و المقامات الإلهية إلّا ظلال و عكوس، فكأنّه عالم الأشباح الخالية عن الأرواح، و المجاز العارى عن المقيقة نظير الصدى الذي هو عكس الصوت.

و «سقوط ريشها» كناية عن نفاذ علمها و قدرتها الجبروتيّين بسبب البعد المفرط عن منبع النور و موطن العلم و القدرة.

[ص ۲۲۰، س ۸ / ص ۲۲۲، س ۱۵]

قوله: «و مدحه»: أي مدح العالم الجسماني، لأجل أنّه بما فيه من المُعدّات و العلل و الأسباب لارتقاء النفس و اكتسابها الكمالات اللائقة بها و ارتياشها المجدد و صعودها بجناحي العقل النظري و العملي خير محط و أسعد منزل، لسكون النفس فيه مدة لازمة لاكتساب أسباب الارتقاء.

[ص ۲۲۰، س ۱۲ / ص ۲۲۳، س ۲]

قوله: «أرسل البارئ النفس إلى هذا العالم»: قال الفيلسوف المحشّي: «المـراد بها نفوس الأفلاك المتعلقة بها قبل تعلق نفوسنا بأبداننا».

أقول: ولعل المراد بها النفوس الكاملة النبوية و الولوية، و هو الفرد الكامل من الإنسان المأمور بدعوة النفوس المتمردة العصاة أو النفوس الضعيفة القاصرة إلى الله المتعال و إرشادها إلى طاعته، حيث قد ثبت في الأخبار و الأحاديث المأثورة عن الأئمة الأطهار أنّه لميكن و لايكون العالم قط خاليا عن نبي أو وصي داعيين للخلق إلى الحق. و آدم عليه السلام أول الأنبياء المرسلين إلى عباد الله في هذا العالم، و قد ورد أيضاً في الحديث: «لولا الحجة لساخت الأرض بأهلها» وقد قيل بالفارسي:

آزمايش تا قيامت دائم است پس به هردوري وليّي قائم است

و «ثمّ» في قوله: «ثمّ أرسل نفوسنا» ليس للتعقيب بل المتفريع. و قوله: «لأنّه كان ينبغي أن يكون في هذا العالم الحسي من أجناس الحيوان ما في العالم العقلي» إشارة و تلويح بل تأكيد لما قلنا؛ إذ ليس المقصود هاهنا بيان تطابق العالم الحسي و العالم العقلي و إثبات المثال الأفلاطوني فقط؛ بل الفرض بيان لزوم فرد من أفراد ما له الحياة في هذا العالم مشابها لما في العالم العقلي في الطهارة و القدس و التجرد، و إلّا فحديث التطابق و إثبات المثال الأفلاطوني مذكور في محله لا حاجة إلى ذكره هنا.

[ص ۲۲۱، س۲ / ص ۲۹۳، س ۱۲]

قوله: «حبّ الواحد إفراده»: هذا إن كان من باب إضافة المصدر إلى مفعوله فمعناه هو أنّ حبّ الواحد إفراده و تجريده عما سواه بحيث جعل حبّه خالصاله و كان همّه مصروفاله، منصرفا عن غيره و عن أيّ موجود سواه؛ و إن أحبّ ما سواه كان ذلك أيضاً متعلقا به، كما قيل: «من أحب شيئا فقد أحبّ آثاره»، كما نقل أنّه «سئل مجنون العامري: أيّ البلاد أحسن؟ فقال: الذي سكنت فيه ليلى». و نظمه المولوى المعنوى بالفارسية:

گفت کدامین شهر از آنها بهتر است

گفت آن شهری که در وی دلبر است

هذا في الحبّ الصوري و العشق المجازي و أمّا في الحب و العشق الحقيقيين و هو حب الله، فهو إفراده عن الماهية و عن المادة و العلائق الجسمانية والعوارض المادية و عن التعلقات بجميع أقسامها و الحيثيات بأسرها و الضد و الند و الشبيه و المثل؛ و بالجملة عن جميع الأمور الزائدة المغايرة لذاته و هويته و تخلية السر عما سواه و الإخلاص له بالكلية؛ بل رفض الإنية و الأنانية و الفناء المطلق، كما قال عليه الصلاة و السلام في خطبته المشهورة: «و كمال التصديق به الإخلاص له و كمال الإخلاص له بحيث نفي الصفات عنه». و معنى الإخلاص له تعالى الفناء فيه و البقاء به بحيث

لايبقى للسالك عين و لا أثر بل كان وجوده فانيا في وجوده و صفاته فانية مندكة في صفاته، و فعله في فعله كفناء القطرة في البحر و فناء الأنوار الحسية و انطماسها في نور الشمس؛ و كان جميع ما له من الحق و بالحق، كما قال تعالى: «لايزال العبد يتقرب إليّ بالنوافل حتى أكون أنا عينه الناظرة و أذنه السامعة و يده الباسطة»؛ و نقل الحديث بوجه آخر أيضاً؛ و كما قال الشاعر:

فتشابها و تشاكل الأمـر و كأنّما قـدح و لا خـمر رق الزجاج و رقت الخمر فكأنّـ ما خـمر و لا قـدح

و قال المولوي:

من كيم ليلي و ليلي كيست من ما يكي روحيم اندر دو بدن و آل الأمر إلى أن زالت البينونه و ارتفعت الإثنينية كما قال الشاعر:

بينى و بينك اينى ينازعنى فارفع بلطفك أيني من البين

هذا على الوجه الكلي. و قال سيد الرسل: «لي مع الله حالة لا يسعني فيها ملك مقرب و لا نبي مرسل» و قال العارف السعدي في توصيف هذه الحالة و تفسير قوله تعالى: ﴿ فعني و تدلّى فكان قاب قوسين أو أدني﴾:

معقام قسرب جسنان تسنك شد محمد را

که خواست حك كنداز صفحه ميم احمد را

هذا على الوجه الكلي؛ و أمّا على الوجه المناسب للمقام و هو معرفة النفس و تجريدها عما سواها، فالمقصود أنّ معرفة النفس التي هي الآية العظمى و شعلة جبروتية معرفة تامة كاملة مستلزمة لحبّها و رعاية حقها و شأنها إفرادها عن جميع ما سواها و تجريدها عن الأمور المغايرة لجوهر ذاتها من المادة و العلائق الجسمانية؛ و لولا تجريدها عن المادة و علائقها المغايرة لجوهرها، لما عرفها و ما راعى حقها خاصة بل عرفها مخلوطة

١. در هر دو مصرع: إنّي. (ديوان حلاج).

بغيرها؛ إذ النفس جوهر واحد في أصل ذاتها لا إثنينية فيها و إنّما الإثنينية الحاصلة فيها لأجل التعلق بالبدن فهي أمر عرضي؛ و حبّ الجوهر الواحد فرع معرفته بحقه و توحيده و تجريده عما سواه؛ و هذا معنى كون النفس جوهرا مجردا في ذاتها.

## [ص ۲۲۱، س ۱۳ / ص ۲۲۶، س ۵]

قوله: «لا يلحقها عارض غريب»: أي الأوصاف و الأحوال العارضة اللاحقة بها من باب الإدراك و التحريك و من باب الفعل و الانفعال؛ و هذا يستدعي وجود جهة القوة و الاستعداد للعروض و اللحوق، و هذه الجهة ليست إلّا فيما هو بذاته قوة صدفة؛ و ليس هذا الشيء إلّا الهيولي الجرمانية المتقومة بالصورة. فالنفس التي هي محل لحوق العوارض الغريبة إذن متعلقة بالبدن حادثة بحدوثه.

و ليس لأحد القول بأنّ تلك العوارض ليست لاحقة للنفس، بل كانت موجودة من قبل في نفس مستنسخة مترددة في أبدان مختلفة انتقلت إلى هذا البدن؛ أو ليس له أن يقول هذه النفس المتعلقة بهذا البدن كانت موجودة مع عوارضها في بدن آخر قبل التعلق بهذا البدن، فانتقلت إلى هذا البدن مع عوارضها و أوصافها، فجاز لحوق العوارض للنفس المجردة عن الهيولى عوارضها و هذا هو القول بقدم النفس. فأبطله بقوله: «و ستعلم بطلان التناسخ» و إلّا فالأنفس على قول التناسخية مجردة و مع ذلك ملحوقة للعارض الغريب كما قال الحكيم السبزواري.

## [ص ۲۲۱، س ۱۵ / ص ۲٦٤، س ۷

قوله: وفيلزم من فرض تجرد النفس عن المادة اقترانها بهاه: أي فيلزم اقتران النفس بالمادة لأجل لحوق العارض القريب لها المستلزم لوجود المادة مع أنّا فرضناها مجردة. و بتقرير آخر: ملموقيتها للعوارض مستلزمة لاقترانها بالمادة؛ ففرض تجردها عن المادة مع مقارنتها للعوارض

المستلزمة لمقارنتها للمادة خلف.

[ص ۲۲۱، س ۱۹ / ص ۲٦٤، س ۱۲]

قوله: «إمّا بالموادا»: كامتياز زيد عن عمرو بكونهما في مادتين؛ أو بالعوارض كامتياز شمعتين بكون إحديهما مستديرة و الأخرى مستطيلة؛ أو بالفاعل كامتياز هذه الحرارة عن الحرارة الأخرى لأجل صدورهما عن فاعلين متباينين أو متفايرين؛ أو بالفاية كامتياز الحركة المستقيمة إلى جهة العلو عن الحركة المستقيمة إلى جهة السفل.

[ص ۲۲۲، س ۱ / ص ۲٦٤، س ۱۳]

قوله: «و النفوس صورتها ذاتها»: فليس للنفس صورة غير نفس ذاتها و حقيقتها النفسية؛ فتعدد أفراد النوع الواحد من جهة نفس الذات و الصقيقة التي هي عين صورتها محال؛ فكل حقيقة واحدة نوعية حالها هكذا. فلمّا كانت النفوس متحدة في النوع فليست لها صورة غير ذاتها؛ و إن كانت النفوس متحدة في النوع فليست لها صورة غير ذاتها؛ و إن كانت أفرادها مختلفة متعددة فليس ذلك لأجل الصورة بل لأجل المادة أو الغاية؛ و فاعل النفس و غايتها شيء واحد و المفروص تجردها عن المادة و ما في حكمها؛ فالافتقار إلى الصورة في موضعين: الأول فيما كان النوع واحدا و الأفراد متعددة بالمادة و المادة مفتقرة إلى الصورة؛ و الثاني فيما كان هناك أنواع مختلفة، فاختلافها و تعددها إنّما هو بالصورة إذ لكل فيما كان هناك أنواع مختلفة، فاختلافها و تعددها إنّما هو بالصورة إذ لكل فيما كان هناك أنواع مختلفة، فاختلافها و تعددها إنّما هو بالصورة إذ لكل

[ص ۲۲۲، س ٤ / ص ۲٦٤، س ١٥]

قوله: ﴿ وَأَمَّا الثَّانِي ﴾: أي كونها واحدة قبل الأبدان.

[ص ۲۲۲، س ۷ / ص ۲۹۵، س ۲]

قوله: ‹و لك أن تقول هذا إنَّما يلزمك في النفوس بعد مفارقتها عن الأبدان»:

١. نسخه أصل: بالمادة.

يعني أنّ البرهان المذكور من أنّ لحوق العوارض الغريبة للنفس المـوجبة لتشخصها و تعددها و امتياز بعضها عن بعض إنّما هو من شأن المادة و لوازمها؛ فالأمر الملحوق لها ليس إلّا متعلقا بالمادة جاء بعينه في النفوس بعد مفارقتها عن الأبدان، فإنّها مـتشخصة مـتعددة مـتميّزة بـعضها عـن بعض، فيلزم كونها متعلقة بالمادة مم أنّها حينئذ مفارقة.

و الجواب أنّ المميز الموجب لتعدد النفوس بعد المفارقة عند القوم إنّما هي الهيئات المكتسبة من الأبدان الباقية فيها بعد المفارقة، و عندنا أنحاء الوجودات المتشخصة بنفس ذواتها الوجودية؛ و أنّ لتلك النفوس المتعلقة بالأبدان أمورا سابقة، و تلك الأمور هي ما كانت مخصصات المادة لتعلق النفس، و معدات لوجود ما يلحقها من العوارض؛ و لها أيضاً أمور لاحقة بإزاء الأمور السابقة؛ و تلك الأمور اللاحقة هي عوارضها اللازمة لذواتها المتعينة بنفس ذواتها التي هي أنحاء الوجودات؛ و قد سبق منّا أنّ النفوس و الصور التي هي مبادئ الفصول للأجسام ليست إلّا أنحاء من وجود المواد و معددها في العالم، كما أنّ الوجودات الأخروية لتلك النفوس بعد المفارقة مع الأمور اللاحقة المذكورة سبب لامتيازها و تعددها في الآخرة المفارقة مع الأمور اللاحقة المذكورة سبب لامتيازها و تعددها في الآخرة

و لمّا كان المقام من مزالً الأقدام فلا بأس بالبسط و التـفصيل و تـفنّن الكلام؛ فنقول من رأس:

حاصل الإشكال هو أنّ البرهان المذكور من أنّ لحوق العوارض الغريبة للنفس الموجبة لتشخصها و تكثرها إنّما هو شأن الأمر المتعلق بالمادة و من لوازمها، فالأمر الملحرق لها ليس إلّا متعلقا بالمادة جار بعينه في النفوس بعد مفارقتها عن الأبدان؛ فإنّها أيضاً متشخصة متعددة بعد المفارقة، فيلزم كونها متعلقة بالمادة مع أنّها حينند مفارقة. و حاصل

الجراب أنّ المميّز الموجب لتعدد النفوس و تشخصها سعد السفاريّة عند القوم إنَّما هي الهيئات المكتسبة من الأبدان الباقية فيها بعد المفارقة، و عندنا أنحاء الوجودات الأخروية المتشخصة بنفس ذواتها الوجودية؛ و أنَّ لتلك النفوس المتعلقة بالأبدان أموراً سابقة عليها، و تلك الأمور هي ما كانت مخصصات المبادة لتبعلق النيفس بنها واصعدات لوجود منا ببلحقها من العوارض بعد التعلق؛ و لها أيضاً أمور لاحقة بإزاء الأمور السيابقة و تـلك الأمور هي عوارضها اللازمة لذواتها المتعيّنة بنفس ذواتها التي هي أنحاء الوجودات؛ فتلك الوجودات الحادثة بحدوث المادة بمعونة الأمور السابقة المخصصة للمادة المعدّة لوجود ما يلحقها هي أنحاء وجودها المادى الدنيوي المتميزة بنفس ذواتها و وجوداتها الدنيوية التعلقية؛ فهي في هذه النشأة متكثرة بنفس وجوداتها المتعلقة بالمادة الحادثة سحدوث المادة، لكن للمادة بحسب استعداداتها المتفننة دخلٌ في تخصص الرجودات الفائضة عليها و تميز كلُّ عن غيره؛ كما أنَّ الوجودات الأَخروية مـتميزة بنفس تلك الوجودات المفارقة لا بالمادة؛ بل الوجود الأخروى وجود خاص مناسب للملكات و الأوصاف الخاصة المكتسبة حاصل بإنشاء البارئ و إبداعه على ما هو عليه من الملكات؛ فقوله: «و قد علمت ...» تـمهيد و تأييد لبيان الفرق بين الوجود المادي التعلقى و الوجود المفارق الأخروى بأنّ النفوس و الصبور التي هي مبادئ الفصيول للأجسام ليست إلّا أنحاء الوجود المادى التعلقي مع أمور سابقة مخصصة للمادة معدّة لوجود لواحقها، فليس تميزها إلّا بهذا النحو من الوجود أي بالوجود المادي و من جهة التعلق بالمادة؛ بخلاف الوجودات الأُخروية، فإنّ تميّزها إنّما هو بنفس تلك الوجودات المناسبة لآرائها و ملكاتها؛ فالمراد بالأمور السابقة الأمور التي هي مخصصة لتعلق النفس بهذه المادة و معدّة لوجود ما يلحق النفوس من العوارض و الأوصاف اللاحقة للأشخاص، و بالأمور اللاحقة الأوصاف و الأحوال الحادثة في النفوس من درجاتها في الإدراك و مراتبها في التعقل. و تلك الأمور اللاحقة للنفوس عـارضـة لاحـقة لنـفس ذوات تـلك النـفوس لا لغيرها، فهي باقية ببقائها ملازمة لها أبدا.

و قوله: «فقد علم أنّ المادة المشتركة ...» تأييد لما قبله و تأكيد لبيان الفرق الفارق بين الوجود الدنيوي الفاقر في تعيّنه و تشخّصه إلى المادة و اللواحق و المميزات السابقة المسبوقة بمميزات أخرى، و الوجود الأخروى بأنّ المادة المشتركة أو الماهية النوعية تفتقر في تخصصها و تميّزها بوجود دون وجود إلى لواحق و مميزات سابقة؛ و أمّا إذا وجد فرد من ماهية كلية كفرد من الإنسان مثلا، فانعدام المادة المعدة و المخصصات المميزة لايقدح في بقائه إذا لم يكن له ضد البته؛ إذ لو كان له ضد فبقاؤه مع ذلك مشروط بانعدام ضده، إذ وجود أحد الخدين مانع لوجود الضد الآخر ممتنع الاجتماع معه؛ فالوجود الأخروي للنفوس المفارقة باق مع أنعدام المادة و زوال المخصصات اللازمة للوجود الدنيوي.

و قوله: «فالجواهر النطقية ...» نتيجة لما قبله بأنّ الجواهر النطقية بعد وجودها في هذا العالم المادي و بعد تجرّدها عن المادة، كسائر المفارقات تبقى ببقاء مبدئها و معادها و تتميز بشعورها لذواتها و فيضان الأنوار الساطعة عليها من المبادئ. هذا ما قرّرناه في هذا المقام بالتفصيل.

و قال بعض الناظرين في تفسير قوله: «و هذا إنّما يلزمك في النفوس بعد مفارقتها عن الأبدان»: «أي البرهان المذكور من أنّ لحوق العارض القريب للنفس يحتاج إلى وجود مادة معدّة و قرة مستعدة يجري بعينه في النفوس بعد مفارقتها عن الأبدان؛ فما الفارق بينها و بين النفوس المتعلقة بالأبدان في حكمكم بلزوم وجود المادة في لحوق العارض الغريب للنفس المتعلقة و عدمه في النفس المفارقة؟» و قال في تفسير قوله: «فنقول: المميز فيها»: «أي

١. نسخه اصل: فبقائه.

المميّز في النفوس المتعلقة الموجب للحوق العارض الغريب لها عند الجمهور هي الهيئات المكتسبة للنفس من ناحية البدن. و هذا هو الفارق بين النفس المتعلقة و النفس المفارقة المنقطعة عن الأبدان؛ و أمّا المميز عنه الفارق بين النفسين هو أنحاء الوجود، إذ هذا النحو من الوجود أي الوجود التعلقي النفسي ليس إلّا نحوا من الوجود الحادث من المادة أو ممّا هي كالمادة؛ و لها أيضاً أمور سابقة هي مخصصات المادة و معدات لوجود ما يلحق النفس؛ و لها أيضاً أمور لاحقة عارضة للنفس؛ و هذا النحو من الوجود مع ما له من الخصوصيات المذكورة خاص بالنفس المتعلقة و ليس للنفس المقارقة و هذا هو الفارق، انتهى كلامه.

[ص ۲۲۲، س ۱۳ / ص ۲٦٥، س ۱۰]

قوله: دفقد علم أنّ المادة المشتركة»: أي المادة المشتركة بين الصور المتعددة أو المتلاحقة.

[ص ۲۲۲، س ۱۳ / ص ۲٦٥، س ۱۰]

قوله: «أو الماهية النوعية»: كالنفس في هذا المقام، إذ الماهية النرعية كالنفوس المتحدة في النوع المتعلقة بالأبدان تحتاج في تخصصها و تميزها بوجود دون وجود سكالوجود النباتي و الوجود الحيواني و الوجود الإنساني مثلا سإلى لواحق و مميزات سابقة؛ و أمّا إذا وجد فرد إلى آخر ما قال، فهذا حكم كلي في نفسه جار في جميع الموارد، إلّا أنّ الغرض من بيانه هنا إجراؤه في النفس المفارقة و أنّها بعد وجودها في النشأة الباقية بعد تجردها عن المادة؛ فانعدام المخصيص لايقدح في بقائها، إذ الافتقار إلى المخصيص المعدّ إنّما هو للتهيؤ لا لمتوار الأمر اللائق بالشيء و الوجود الخاص به المناسب لشأنه و سدّ أبواب العدم؛ فبعد ما صمار الشيء موجودا لايحتاج إلى معدّ مخصيص و لذا يبقى بدونه.

[ص ۲۲۲، س ۱٦ / ص ۲٦٥، س ۱۳]

قوله: وإذا لم يكن له ضده: إذ لو كان له ضد جاز انعدامه برجود ضده و قيامه مقامه.

[ص ۲۲۲، س ۱۷ / ص ۲۹۵، س ۱۵]

قوله: «فالجواهر النطقية بعد وجودها»: نتيجة للمقام و بيان لمحصّل الفارق. و الحاصل - كما قلنا - أنّ المادة المشتركة بين الصور أو الماهية النوعية كالنفوس المتحدة في النوع المتعلقة بالأبدان تحتاج في تخصصها بوجود دون وجود إلى لواحق و مميزات سابقة، بخلاف الجواهر النطقية فإنها بعد وجودها و تجردها عن المواد فهي كسائر المفارقات الصورية لا ضد لها إذ لا قابل لها إلى آخر ما قال.

[ص ۲۲۳، س ۵ / ص ۲۲۲، س ٤]

قوله: «لاستحالة النقل»: أي لاستحالة التناسخ و انتقال النفس إلى بدن.

[ص ۲۲۳، س ۱۲ / ص ۲۲۲، س ۱۰]

قوله: وفمتي عدلت: أي فمتى عدلت النفس عن شأن هو بها أليق – و هو شأن التجرد الكامل و الارتقاء إلى العالم العقلي – فهي بما أي بهذا الشأن الذي عدلت إليه و اختارته و هو الشأن المادي و الانخراط في سلك الأداني أحق من الارتقاء إلى منازل العوالي.

[ص ۲۲۳، س ۱۹ / ص ۲۲۲، س ۱۷]

قوله: وزيادة كشفه: أي زيادة بحث في أطراف هذه المسألة، و هي صيرورة الإنسان بعد خروجه عن مقام العقل الهيولاني أنواعا مختلفة النشئات و الصور من أجناس الملائكة و الشياطين و السباع و البهائم.

> [ص ۲۲٤، س ۸ / ص ۲۲۷، س ۸] قوله: دعلیهه: أی علی الأوّل تعالی.

[ص ۲۲۶، س ۱۲ / ص ۲۲۷، س ۱۲]

قوله: «خصوصا التي تبتني على تصور المعقولات»: فإنّ من جملة دلائل تجرد النفس إدراكها المعقولات.

[ص ۲۲۶، س ۱۲ / ص ۲۲۷، س ۱۲]

قوله: «إنّما تنهض في المعقولات بالفعل و المجردات بالفعل»: قسال الحكسيم السبزواري: «أراد بالمعقولات المجردات بتجريد المجرد و المقتثّرات بتقشير المقتثّر».

أقول: مقصوده ـ قدس سره ـ من المعقولات بالفعل و المجردات بالفعل الصور العقلية التامة التجرد عن كل مخالط من المادة و لواحقها و عن شوب الوهم و الخيال و إن كان ذلك بفعل النفس و إمعانها في التجريد و التقشير، فإنّ إدراك الصور العقلية العارية بالكلية عن شوب المادة و الوهم و الخيال و لواحقها على ما هو شأن النفوس الكاملة العقل الراسخة في الحكمة دليل تحدد النفس.

و أمّا إدراك الصور العقلية المغلنونة التجرد بتجريد المجرّد و تقشير المقشّر على ما هو شأن النفوس القاصرة أو النفوس المتوسطة في العلم كأكثر علماء الرسوم و أصحاب البحث و الجدال، فليس دليلا على تجرد النفس، فإنّ تلك النفوس مقيّدون في سلاسل الأجرام و الأوهام و التخيلات، و معقولاتها مخلوطة لا مجردة.

و إن كان مقصوده من المعقولات بالفعل ما قاله الحكيم السبزواري فلابد من حملها على المعقول الكامل التجريد لا محالة.

[ص ۲۲۶، س ۱۳ / ص ۲۹۷، س ۱۳]

قوله: «لا التي من شأنها التجريد»: أي لا المعقولات التي من شأنها التجريد الكامل و القابلية لذلك لكنها مخلوطة بعدُ بشيء من خصوصيات المدركات

۱. نسخه امىل: ننهض.

الخيالية المقارنة للأشكال و المقادير و المدركات الوهمية و المدركات الحسية المادركات الحسية البارزة في أغشية المادة. و أكّد ذلك بقوله: «و ليس لكل أحد ...» بل ذلك الإداراك العقلي الخالص عن شوب الخيال و الوهم و الحس شأن مَن له العقل بالفعل؛ و هذا في أقلّ قليل من أفراد الناس.

و قوله: «هل يجوز ...» بيان للسؤال. و قوله: «بنفسها» متعلق بقوله: «أن ينفرد». و قوله: «بقوله» تقرير لجواب الشيخ عن سؤال العامري.

[ص ۲۲۵، س ۱ / ص ۲۲۸، س ۳]

قوله: دأما ما دامته: أي و أمّا النفس التي ليست لها القدرة على عمل إلّا بمشاركة البدن. قوله: «في النشئات الحسية و النشئة العقلية» أي في النشئات الحسية المختلفة حسب اختلاف الأجسام و الأجرام السفلية و العسلوية و حسب اختلاف مراتب الإحساس، و هي كلها من النشأة الجسمانية، و في مقابلها النشأة العقلية التي هي عالم العقول و الأرواح و النفوس التي ليست من النشأة الجسمانية؛ فالظاهر من هذا الكلام أنّ هؤلاء معتقدون بأنّ النفوس البالغة إلى المرتبة العقلية التجردية باقية بعد فناء البدن و فساد الصيصية و أنّ النفوس السافلة أو المتوسطة إمّا فاسدة بالكلية أو منتقلة إلى العناصر و الأبدان أو الأجرام العلوية على اختلاف درجاتهم على ما قرّره المصنف أيضاً بقوله بعد ذلك: «فتارة قالوا بعدم بعض النفوس» إلى آخر ما قال.

[ص ۲۲۵، س ٦ / ص ۲٦٨، س ٩]

قوله: «بنشأة أخروية غير النشأة العقلية»: أي بنشأة الأخروية بعد مفارقة النفوس عن الأبدان الدنيوية، و هي نشأة الجزاء و شهود نتائج الأعمال و الأفعال، و هي نشأة غير النشأة الحسية الدنيوية و غير النشأة العقلية التجريدية التي هي عالم العقول و الأرواح القدسية الإلهية؛ فالنفوس بعد مفارقتها عن الأبدان و ارتحالها إلى النشأة الأخروية إمّا سعيدة فرحانة

مدخول الجنة و الأكل و الشرب من نعيمها و شرابها الطاهر الزكي و التمتع من حورها و قصورها إن كانت من أصبحاب اليمين من أهل العيادة و الطاعة و العمل بالتكاليف الشرعية و الوظائف الدينية، أو بلقاء الله و المشر مم مقرّبي حضرته و ملازمي حريمه والعاكفين على بابه المستغرقين في بحر شهود جماله و بحر وصاله إن كانت من المقربين؛ أو شقية متأذَّية بأنواع العذاب وأمنناف العقاب ومخالطة أصحاب الحسرة والندامة التي هي نتائج أعمالها و أفعالها و معتقداتها في الدنيا إن كانت من أصحاب الشمال؛ فالنفس على أيّ حال كان بعد الانتقال إلى عالم الآخرة و قطم العلاقة عن الدار الفانية قائمة بذاتها مستغنية عن البدن الدنبيري و عن الانتقال إلى الأكوان العنصرية الإنسانية أو الحيوانية أو النباتية أو الجمادية أو إلى الأجرام الفلكية وجعلها موضوعة لتخيلاتها، أو إلى الأجرام الدخانية؛ وذلك لوجود النشأة الأخروية وارتحالها إليها؛ لأنّ ذلك العالم عالم كشف الحقائق و بروز البواطن، و هو على ما قال الله الحكيم في وصفه: ﴿ يوم تبلي السرائر﴾ ¹. و لولا عالم الآخرة لكان خلق العالم لغوا و عبثًا، و التكليف خاليا عن الغرض و النتيجة و الفائدة و العائدة، و العمل بلا نتيجة، و كانت البداءة بلانهاية و الدنيا بلا آخرة؛ و لكان اختلاف أحوال الناس في الفقر و الغني و العلم و الجهل و الفضيلة و الرذيلة و الطاعة و المعصية و الكفر و الإيمان و فعل الخير و الشر اختلافا بلا دليل و لا قابلا للتوجيه، بل كان الكل بالمآل على السواء.

[ص ۲۲۱، س ۲ / ص ۲۲۹، س ۹]

قوله: دحتى التصور بالعقل»: و أمّا التصور بالقوة و القدرة عليه فإنّه من شئونها الحاصلة بها الباقية معها.

۱. سوره طارق، آیه ۹.

[ص ۲۲۲، س ۷ / ص ۲۹۹، س ۹]

قوله: «فإنّه مشترك بينهما»: أي بين النفس و البدن، فليس لها تصور بانفرادها. [ص ٢٢٦، س ١٠ / ص ٢٦٩، س ١١]

قوله: داذ لا قوة لها دون ذلكه: اللام للاخـتصاص، أي ليس لهـا مـن القـوى الخاصة بها لذاتها إلّا القوة العقلية فقط و أما القوى الحسـية و التـحريكية فليست خاصة بها بل للبدن سهم و مدخلية في تلك القوى.

[ص ۲۲۲، س ۱۱ / ص ۲۲۹، س ۱۲]

قوله: «بقاؤها على هيئات أخلاقية»: أي بقاؤها عليها بعد المفارقة.

[ص ۲۲۱، س ۱۲ / ص ۲۲۹، س ۱۳]

قوله: «في ذلك العالم»: أي في عالم الآخرة.

[ص ۲۲۲، س ۱۶ / ص ۲۲۹، س ۱۹

قوله: دعند عدم خروجها من القوة إلى الفعله: أي في الدنيا، فإنّ الخروج عن القرة إلى الفعل و التدرج في المقامات شغل النفس مع البدن في الدنيا.

[ص ۲۲٦، س ۱۵ / ص ۲٦٩، س ۱۷]

قوله: «لاقوة لها دون ذلك»: اللام للاختصاص أي ليس لها من القوى الخاصة بها لذاتها إلّا القوة العقلية فقط؛ و أمّا القرى الحسية و التحريكية فليست خاصة بها، بل للبدن سهم و مدخلية في تلك القرى.

[ص ۲۲۱، س ۱۷ / ص ۲۷۰، س ۲]

قوله: وللمعسوسات الباطنة»: إنّـــما قــال: «للــمحسوسات البـاطنة» لأنّ محسوسات عالم الآخرة كلها من باطن النفس، و النفس تحس بها من باطن ذاتها، بخلاف محسوسات عالم الدنيا، فإنّها محسوسة للنفس بتوسط قوى مودّعة في الحواس الظاهرة.

[ص ۲۲٦، س ۱۷ / ص ۲۷۰، س ۲]

و قوله: «و قد مرّ البرهان ...»: إبطال لقول هذا الفيلسوف بأنّ البرهان قائم على

بقاء القرة الحيوانية المدركة للجزئيات بعد مفارقة البدن كالقوة العقلية الباقية بعدها؛ و هذه هي النشأة المتوسطة بين نشأة العقليات و نشأة الحسيات، و أنّ هذه النشأة المتوسطة هي معاد النفوس المتوسطة بين الملائكة و بين الحيوانات اللحمية الفاقده لهذه القوة الحيوانية المدركة للجزئيات، و ليس لها إلّا قوة اللمس و الحركة فهذه النفوس المتوسطة مع تجردها عن البدن الدنيوي العنصري غير مجردة عن التعلق بالبدن المعلق، أي القالب المثالي الأخروي المعدّ لتعلق تلك النفوس المتوسطة.

و قد ثبت عنده - قدس سرّه - عود جميع الموجودات من الجمادات و النباتات و الحيوانات بأقسامها، و الإنسان بجميع مراتبه و مقاماته إلى عالم الآخرة، و بيّن ذلك بوجه مبسوط في مسألة المعاد من علم النفس من كتاب الأسفاد.

[ص ۲۲۸، س ۵ / ص ۲۷۱، س ۱۲]

قوله: «إلى مقامهم و حالهم»: أي مقام الراسخين.

[ص ۲۲۸، س ۷ / ص ۲۷۱، س ۲۲]

قوله: ولكانت النفس متجزئة»: أي لو كانت النفس في ذاتها كل القوى لكانت متجزئة حسب تعدد القرى؛ و لو كان لها الاتصال بالعقل الفعال و اتحاد به حين إدراك الكليات و الصقائق، لكان العقل الفعال منقسما حسب تعدد النفوس العاقلة إن كان لكل نفس سهم و نصيب من الاتصال بالعقل الفعال، أي إن كان اتصال كل نفس بجزء من العقل الفعال؛ و كان لكل نفس اكتساب شيء من معقولاته على قدر سهمه و نصيبه من الاتصال؛ أو لكان كل نفس يعلم ما يعلمه سائر النفوس إن كان لكل نفس اتصال تام بالعقل الفعال و كتساب لجميع معقولاته.

[ص ۲۲۸، س ۱۱ / ص ۲۷۲، س ۱]

قوله: دلكبريتية:: أي لأجل وجود كبريتية في هذا البيت و هو كناية عن

اشتعال النفس بالنور الساطع فيها من العقل الفعال، لأجل وجود قوة كبريتية في النفس مستعدة للاشتعال بنور العقل الفعال؛ نظير وجود القوة الكبريتية في البيت الواقع فيه النور من طريق الكوة؛ فإن كان في الكوة و البيت شيء من الكبريت اشتعل بوقوع الشعاع و حرّه؛ و هكذا إن كانت في النفس الكبريتية الاستعدادية للاشتعال بنور العقل الفعال اشتدت و اشتعلت بنوره و ارتفعت إلى عالمه و اتصلت به، كنفوس السالكين المهاجرين إلى الله بقدم العلم و العمل؛ فإنّ لها تلك الحالة الكبريتية المعدّة إيّاها للاشتعال بنور العقل الفعال و الاتصال به و الارتقاء إلى مقام أعلى و أرفع من هذا المقام أيضاً؛ و هو الفناء الكلي في الحق و اندكاك جبل إنيّته و الاستغراق في بحر الشهود و الاتصال بينبوع الوجود و الدنوّ و التدلي بذيل الكبرياء و أصل الحقيقة و المقاء.

[ص ۲۲۹، س ۲ / ]

قوله: «و بهذه القوة»: أي و برجود القوة الحيرانية و استعدادها فيه.

[ص ۲۲۹، س ۱۳ / ص ۲۷۳، س ۲]

قوله: وبقول القائل ...ه: فإنّ هذه الأفاعيل كلها جسمانية، فإنّ الدخول و الخروج و القيام و القعود و نعوها أفعال جسمانية و أعمال جسدانية ترجب الشك في تجرد النفس، بل توجب الظن بأنّ النفس قوة سارية في الجسم، و الفعل الصادر عنها صادر عنه؛ فالنفس جسمانية و إلّا لَما جاز و لَما صحح أمثال تلك الاقاويل؛ إذ ليس من شأن الموجود المجرد عن المادة الدخولُ و الخروج و القيام و القعود و نحوه؛ فقال صاحب المطارحات في دفع هذا الشك: إنّها عبارات مجازية، و إلّا فالخروج و الدخول و القيام و القعود كلّها صادرة عن النفس بالحقيقة و حاصلة بأمر النفس بتوسط الجسم.

و قال المصنف: لا بل تلك عبارات حقيقية لا مجازية، فإنّ للنفس مراتب

١. آنهه نقل شده است عين عبارت مصنف نيست بلكه نقل به معنى است.

شتّى، منها المرتبة الجسمانية، فتلك الأفاعيل صادرة عن النفس بالحقيقة إذ هي صادرة عنها في مرتبتها الجسمانية كما أنّ الإداركات و لاسيما الإداراك العقلى صادرة عنها في مرتبتها الروحانية.

[ص ۲۳۰، س ۲ / ص ۲۷۳، س ۱۰]

قوله: «بل هم في لبس من خلق جديد»: أي بل هؤلاء الفافلون عن تبدّل الجواهر الجسمانية على اشتباه و غفلة من خلق جديد، أي من تجدد الخلق و تبدل الجوهر في الأجرام و الأجسام ذوات الطبائع و الصور و النفوس.

[ص ۲۳۰، س ۱۲ / ص ۲۷۶، س ۴]

قوله: «انظر إلى هذا الهيكل المسمى بالعكمة»: فإنّه إذا سافر بقدم العلم و العمل إلى منازل الوجود في قوس الصعود و نال حقيقة العوالم الجسمانية و البرزخية و النفسانية و العقلانية بحصول صورها العلمية في ذاته و شاهد نور الوحدة في جميع مراتب الكثرة، صار حكيما و حاز مقام الحكمة المفسرة بـ«صيرورة الإنسان عالما عقليا مضاهيا للعالم العيني و العلم العنياق الأثنياء على ما هي عليها في نفس الأمر» فهو حينئذ هيكل الحكمة و هيكل التوحيد الذي يلوح عليه آثار نور الصقيقة؛ و هو الكتاب المسغير بظاهره، الكبير في باطنه المملو من العلوم الربانية و الآيات الإلهية، و العالم الصغير المطابق للعالم بيد قدرته و قلم تكرينه؛ و هو الميزان الموضوع تحت السماء بالقسط يعرف و يوزن به مقامات الإنسان و منازله و معارفه؛ و يقال له: ﴿ اقرء كتابنا الذي كتبناه بأيدينا فينظق عليكم بالعق﴾ لا و اعرف نفسك فإنّه كتابنا الذي كتبناه بأيدينا فينطق عليكم بالعق﴾ لا إذ ترتسم فيه رسوم جميع ما علمت من آرائك و معتقداتك و عملت من حسناتك و سيئاتك.

١. سوره الإسراء آيه ١٣.

[ص ۲۲۳، س ۹ / ص ۲۷۷، س ۳]

قوله: «ما يعسخ الباطن»: أي يمسخ في هذه النشأة باطنه عن الإنسانية فتنقلب لأجله صورته الظاهرية الإنسانية إلى ما عليه باطنه. و سبب المسخ غلبة القوة النفسانية الخبيثة بحيث تغير المزاج الإنساني إلى المزاج الحيواني و تغير الهيأة و الشكل الإنسانيين إلى شكل ما في باطنه من صفة الحيوان الممسوخ إليه.

[ص ۲۳۳، س ۱۲ / ص ۲۷۷، س ۲]

قوله: وو مسخ البواطن قد كثر في هذا الزمانه: أي مسخ باطن بعض الناس و انقلابه إلى باطن حيوان دني مع كونهم بحسب الظاهر على الصورة الإنسانية كثير في هذا الزمان؛ كما أنّه قد ظهر المسخ في الصورة الظاهرية في قوم أخبره الله تعالى في كتابه الكريم؛ فهؤلاء الأشخاص الممسوخ بواطنهم إلى حيوان دني مع بقاء صورتهم بحسب الظاهر على صورة الإنسانية عدد كثير، و هم أتباع الهوى و الأوهام و طلاب الرئاسة و الزعامة من علماء الرسوم و أرباب العصيان و الطغيان من العجزة الفسقة اللئام و الظالمين المعرضين عن الحق و الدين.

فالمسخ الباطني ضربان:

أحدهما مسخ الباطن و الظاهر معاً، أي مسخ الباطن مع انقلاب الصورة الإنسانية إلى الصورة الحيوانية المناسبة للصفة الباطنية النفسانية على ما في الكتاب الكريم في قوله تعالى: ﴿وجعل منهم القردة و الخنازير﴾ `و في قوله تعالى: ﴿وجعل منهم القردة و الخنازير﴾ `و في قوله تعالى: ﴿ وجعل منهم القردة و الخنازير ﴾ `.

و ثانيهما مسخ الباطن مع بقاء الصورة الظاهرية الإنسانية، و هم من عدّدناهم ممّن لهم ظاهر صورة الإنسانية و باطن حيوان دني خبيث شرير، كما في الحديث الشريف النبوي.

[ص ۲۳٤، س ۷ / ص ۲۷۸، س ۳]

قوله: «بإزاء كل استعداد فعلية»: بإسقاط الواو و التقدير: «و قد بان و ظهر أنّ بإزاء كل استعداد فعلية».

[ص ۲۳۵، س ۲ / ص ۲۷۸، س ۱۳]

قوله: دفي ضعف ما قيل و دفع حجج الخصومه: أي في بيان ضعف الصجج و البراهين التي أقامها الجمهور على بطلان التناسخ و دفع حجج الخصوم و براهينهم على إثبات التناسخ و ضعف اعتراضاتهم على الجمهور.

[ص ۲۳۵، س ۵ / ص ۲۷۸، س ۱۷]

قوله: «أن يمنع العاجة»: أي يمنع حاجة البدن الصاصل له المزاج بانفعال العناصر و إنكارها إلى فيض جديد إلى نفس فائضة عليه بعد حصول المزاج، فإنّها فيض جديد بعد حصول المزاج.

[ص ۲۳۵، س ۵ / ص ۲۷۸، س ۱۷]

قوله: دبل ينتقل إليه نفس تجاوزت من النباته: أي تسنتقل إلى البسدن بسعد حصول المزاج نفس جاوزت مرتبة النباتية و هازت مرتبة الحيوانية. و إنّما قال: «تجاوزت من النبات» إذ ليست النفس النباتية الغير البالغة إلى مرتبة الحيوانية صالحة للانتقال إلى بدن الإنسان، فإنّ الإنسان نوع من الحيوان.

[ص ۲۳۵، س ۷ / ص ۲۷۹، س ۱]

قوله: «فإن دفع هذا بأنّ مزاج النبات»: أي إذا استدعى المركب الواجد للمزاج النباتي نفسا فالمركب الواجد للمزاج الإنساني أولى باستدعاء نفس خاص به.

[ص ۲۳۵، س ۷ / ص ۲۷۹، س ۱]

قوله: دفله أن لايسلّم: أي فللباحث أن لايسلم هذه الأقاويل التي هي من باب الأولويات في عالم الاتفاقات لا من باب البرهانيات و في النظامات المبتنية على سنتهالعلّية والمعلولية: فالفاء جواب الشرط المذكور بقوله: «فإن دفع».

[ص ۲۳۵، س ۸ / ص ۲۷۹، س ۳]

قوله: ويستدعي النفس الأشرف: أي النفس الأشرف المناسب له و هو النفس الإنسانية؛ و إذا كان الأمر هكذا فكان الواجب أن تكون النفس المتعلقة به هي النفس التي انتقات عن الجسم النباتي و الجسم الحيواني و حازت تلك الدرجات و المراتب اللازمة لكونها شريفة و صارت لاشقة للتعلق بالبدن الإنساني.

قال المصنف في مبحث التناسخ من علم النفس من كتاب الأسفار: «فإن قالوا: إنّ المزاج إذا استدعى النفس الأشرف الأتم و هي التي جاوزت الدرجات النباتية و الحيوانية، فيجب أن تكون النفس المتعلقة هي التي انتقلت عنها. قلنا: هذا مجرد دعوى بلا بيّنة، فإنّ نفوس الأفلاك شريفة في الغاية و لمتنتقل إليها من الحيوان و الإنسان نفس».

[ص ۲۳۵، س ۹ / ص ۲۷۹، س ۳]

قوله: «جاوزت الدرجات النباتية و الحيوانية»: فبلغت مرتبة النفس الإنسانية و لاقت و صلحت للتعلق بالبدن الإنساني. و الضمير في قوله: «أَنَها هي التي» عائد إلى «النفس المستنسخة المنتقلة إلى البدن الإنساني».

[ص ۲۳۵، س ۱۰ / ص ۲۷۹، س ٤]

قوله: «هذه منقوض بنغوس الفلكياته: أي قول القائل بأنّ المزاج الأشرف يستدعي النفس الأشرف، و تغريعه على ذلك تجويز انتقال النفس النباتي عن الجسم المبياني بعد طي درجاتهما و الجسم النباتي، و النفس الميواني عن الجسم الميواني بعد طي درجاتهما و بلوغهما إلى مرتبة النفس الإنساني إلى البدن الإنساني المستدعي للنفس الأشرف، منقوض بنفوس الفلكيات، فإنّ الأجرام الفلكية شريفة في الفاية فلابد على قول الباحث المذكور المجوّز لانتقال نفس مستنسخة إلى البدن الإنساني المستدعي لأجل شرافته تعلق النفس الأشرف به، أن تنتقل إلى تلك

الأجرام الفلكية نفس نباتي أو حيواني قد بلغت مرتبة النفس الإنسانية؛ و ليس الأمر كذلك. فهذا الكلام من المصنف -قدس سره -إبطال لكلام الباحث.

[ص ۲۳۵، س ۱۱ / ص ۲۷۹، س ۵]

قوله: «إنّه قد ساعدنا في هذا القول»: أي في القول بانتقال النفس إلى بدن بعد تجاوزها عن المرتبة النباتية مماشاة لهم؛ لكن نقول: إن أراد بتجاوز الدرجات انتقال نفس نباتي إلى بدن إنساني ثم تجاوزها إلى المرتبة العيوانية ثم إلى المرتبة الإنسانية، فحال النفس الإنسانية الفائضة عليه هكذا على طريقتنا في جواز التحولات الجوهرية في الأجسام الطبيعية.

و قوله: «فإن أراد بما ذكره» تكرار للدعوى لأجل التأكيد و التثبيت، و تبكيت الباحث بأنّ هذا أمر واقع بلا شبهة. و لو قال الباحث هذه الانتقالات الذاتية و التحولات الجوهرية نوع من التناسخ و سمّاها تناسخا، فلا نزاع في هذه التسمية إذ هذا البحث لفظى.

ثم إنّ الضمير في قوله: «إنّا نساعده» عائد إلى الباحث.

[ص ۲۳۱، س ۳ / ص ۲۷۹، س ۱٦]

قوله: «بحثا على السند»: أي سند المانع المعترض على الدليل المشهور فإنّ للباحث المعترض على الدليل المشهور سندين:

أحدهما ما ذكره في هذا الكتاب بقوله: «و للباحث أن يمنع الحاجة ...» و حاصله أنّ إمكان انتقال النفس المتجاوزة عن الدرجات النباتية و الحيوانية إلى البدن الإنساني يرفع حاجة البدن بعد حصول المزاج إلى تعلق نفس جديدة به من واهب الصور.

و ثانيهما ما ذكره في كتاب الأسفار و هو أنّه لِمَ لايجوز أن تصير النفس المستنسخة مانعة عن فيضان النفس الجديدة.

فمحصول السند الأوّل أنّه مع إمكان انتقال النفس المتجاوزة عن الدرجات النباتية و الحيوانية إلى البدن الإنساني فلا حاجة إلى تعلق نفس

جديدة؛ و محصول السند الثاني أنّ تعلق النفس المستنسخة إلى البدن الإنساني مانع عن تعلق النفس الجديدة. و ما ذكره المصنف بقوله: «و هذا منقوض ...» و ما ذكره بقوله: «فإن أراد بما ذكره ...» بحث على السند الأوّل المذكور في هذا الكتاب؛ و هذا خارج عن قانون المناظرة، إذ للباحث كما قلنا سندا آخر أيضاً هو تجويز كون النفس المستنسخة مانعة عن فيضان نفس جديدة و تعلقها بهذا البدن، و على المناظر إقامة الدليل القاطع على بطلان التناسخ، كما فعله أوّلا أو تقوية الدليل المشهور المذكور إن كان صحيحا، لا إبطال السند المانع فقط إلّا أنّه -قدس سره -أراد تحقيق المقام على وجه يرتفع السند و المنع كلاهما؛ فقوله: «و هذا المذكور» إشارة إلى قوله: «فإن أراد بما ذكره ...» و قوله: «و الذي قبله» إشارة إلى قوله: «و هذا منقوض...»

## [ص ۲۳۱، س ۱۲ / ص ۲۸۰، س ۸

قوله: «إنّ الفسقة و الأشرار»: و هذا طائفة من الهنود و من شابههم من المرتاضين بالرياضات المحرّمة في الشرع، فإنّ الاتصال بالملكوت لتلك النفوس إمّا لقلة الشواغل بسبب الأمور المذكرة، أو لارتياضهم بأمور محرّمة في الشريعة كما سمعنا و شاهدنا أيضا.

## [ص ۲۲۷، س ۲ / ص ۲۸۰، س ۱٦]

قوله: «فليس لأحد أن يقول إن الفرس لا يزال تنتقص فرسيته»: أي فـــــليس نقصان الأعضاء لأجل دوام التحليل سببا لدوام انتقاص الفرسية و وقوعها بالتدريج في معرض الزوال و الفناء بل هو باق على فرسيته؛ فليس له نفس مجردة حافظة لبنيان الفرسية و موجبة لبقائها مع كون الأعضاء دائما في الذوبان و التحليل؛ فالغرض إثبات وجود النفس المجردة في الفرس أوّلاً، ثم في سائر الحيوانات التي ذكرها المصنف بالتفصيل؛ ثم التصريح بالنتيجة المطلوبة أوّلا بقوله: «هذه كلها بكيفية المزاج أو بالطبيعة الجرمية» و شانيا

بقوله: «فعن معنى كلي يستلزم نفسا مجردة»، ثم الحكم بأنّها بعد فناء الحيوانات المذكورة و فساد أجسادها لاتبقى معطلة، بل إنّها تنتقل إلى الأبدان الإنسانية لتصعد إلى رتبة الإنسان، أو تنال السعادة العقلية بعد المفارقة.

[ص ۲۳۷، س ۱۲ / ص ۲۸۱، س ۱۰]

قوله: دهاديا يهديه: إلى مآربه و خصائص أفاعيله العجيبة و حافظا إيّاه عن الزوال و الفناء لعامل التحليل مادام يجب بقاؤه.

[ص ۲۳۷، س ۱۳ / ص ۲۸۱، س ۱۲]

قوله: دعن ذوات المشاعر الحسيّه»: من غير احتياج إلى نـفس عـاقله مـدركة للكليات أو لخمروريات الحياة و مصالحها.

[ص ۲۳۷، س ۱۵ / ص ۲۸۱، س ۱۳]

قوله: «حشر إلى بعض البرازخ السغلية الأخروية»: فإن كان مقصودهم من التناسخ هذا المعنى فلا إشكال فيه إلّا أنّه ليس الدنيوي الذي هم بصدد إثباته، بل هو ارتحال إلى بعض المراتب الأخروية.

[ص ۲۳۸، س ۹ / ص ۲۸۲، س ۷]

قوله: دقد أوضحه الطبيعيون»: و حاصله أنّ الفلك دائمي الحركة الدورية، و هي الهرب عن المطلوب ثم العود إليه و الطلب له؛ و ليس ذلك إلّا لذي إرادة و شوق إلى معشوق لا لنيل ذاته المستحيل البتة بل للتشبّه به؛ و ليس ذلك إلّا لذي نفس مدرك لذاته و كمالاته المطلوبة له.

[ص ۲۳۸، س ۱۶ / ص ۲۸۲، س ۱۲]

قوله: «الفيض الرباني»: هو النفس على درجاتها و مراتبها الثلاث.

[ص ۲۳۸، س ۱۵ / ص ۲۸۲، س ۱۳]

قوله: «لقبول ذات الغيض»: فسّرها الغيلسوف المحشّي بـ«الغيض المقدس» و «المقيقة المحمدية» ـ صلى الله عليه و آله ـ و «الرحمة الواسعة». و ظني أنّ النفوس الثلاث على درجاتها كأنّها أشعة و لوامع أو عكوس و أظلال للعقل الفعال العقل العقل العقل العقل العقل الفعال و الحقيقة، و هي جلواته، و هو النور الساطع من مشرق اللاهوت في سماء القدس و فضاء الجبروت، و أوّل منازل الفيض المقدس و مجاليه.

و لقد أشار المصنف ـ قدس سره ـ إلى كون النفوس الأرضية أظلالا و عكوسا للعقل الفعال بعد أسطر بقوله: «فلميصلح ـ لبعدها عن الصفا و تضادها في الصور ـ إلّا ظل ذلك الفيض» و المراد بـ «العرش الأعظم» الفلك المحيط الأقصى.

## [ص ۲۲۹، س ۹ / ص ۲۸۳، س ۹]

قوله: وإلى لباب العالم الأرضي،: إذ هو لبّ حَبّة شهجرة الوجود في العالم السنفي الذي خلق لأجله و هو الإنسان؛ و لاسيما الفرد الكامل بل الأكمل منه الذي هو خليفة الله و الآية العظمى في هذا العالم؛ و الروح الأعظم و الفيض الأتم كناية عن العقل الفعال و العقل الجامع الكلى الأوسع.

### [ص ۲۲۹، س ۱۱ / ص ۲۸۳، س ۱۱]

قوله: وكاتصال الفلك بالملك: أي اتصال الفلك الأطلس الأقصى الذي هو نهاية الأجرام و الأجسام بالملك؛ إذ ليس ما بعده إلّا عالم الملكوت. و قد قالوا: ليس ما بعده خلاء و لا ملأ، و نفيهما إثبات أمر ما سواهما.

و المراد بالاتصال الاتصال المعنوي؛ و دركه في غاية الصعوبة؛ و قد حرّرنا في هذا المقام رسالة موجزة لأهل الدراية.

#### [ص ۲۳۹، س ۱۵ / ص ۲۸۳، س ۱۵]

قوله: «إنّ للفلك عقلاً و نفساً و طبيعة ...»: قد بيّنه الحكيم السبزواري في التعليقة أحسن البيان. و قوله: «فقولهم» مبتدأ، و قوله: «حركة الفلك ليست طبيعية» مبتدأ و خبر مقول للقول. و قوله: «أي ليس قاصد هذه الحركة» خبر للمبتدأ بإضمار شيء. و المعنى أنّ قولهم هذا معناه أنّه ليس كذا؛ و الفرض أنّ معنى هذا القول هو أنّ مباشر الحركة لا محالة قوة طبيعية سارية في جسم الفلك إلّا أنّ قاصد هذه الحركة و داعيها الشاعر بفعله ليس هذه الطبيعة المتصدية للتحريك، بل القاصد هو نفسه المجردة و الداعي لها هو التشبه مالعقل.

و قوله: «فيها عين جارية» اقتباس من القرآن الكريم و هي عين الحياة لكون الأفلاك حية شاعرة، لها وجهة قدسية هي العقل الذي هو منبع الحياة. و قوله: «على سرر موضونة متكئين عليها متقابلين» أيضاً اقتباس من الكتاب الكريم إشارة إلى النفس الجزئية المنطبعة في جرم الفلك المـتكئة عليه، و بقية الآيات أيضاً اقتباس من القرآن العظيم؛ أو لعلَّ المراد أنَّ في الأفلاك الكلية عيونا جارية هي منابع الحياة و هي الكواكب المركوزة في بعض الأفلاك الشبيهة بالولدان المخلدين، بأيديهم أكراب و أباريق و كأس من معين، هي النعم و البركات الواصلة بسببها و وساطتها إلى سكان الأرض. و تلك الكواكب كالراقصات التي في أرجلهن الخلخال المذهّب، و في أناملهن حلق من الذهب والفضة و خواتيم من الدر و الياقوت و الألماس و الزبرجد، و بأيديهن كأس من بلور معلوء من ماء معين و شراب من سلسبيل، لذة للشاربين و بهجة للناظرين، إعلاما لأهل الجمود و أصحاب الجحود و الخلود في دار الغرور و بيداء الشيرور المتلهين بها عن دار السرور و معدن النور، و إيقاظا لهم عن رقدة الغفلة في بيت الوحشية و الحرمان عن السعادة الأبدية، و حنًّا لهم على النظر إلى الذروة العليا و السماء الدنيا و ما فيها من الحسن و البهاء و النظام المحيِّر و العجائب و الغرائب، و التفكر في هذا النظام البارع الذي هو رشح من رواشح العالم العلوى العقلي و منابع الجمال و الكمال و الحسن و البهاء؛ و لاسيما العالم الأعلى الإلهي مبدأ الوجود و مدار الغيب و الشهود الذي كل جمال و كمال و بهاء مترشح من ناحيته، منبعث من حضرته فائض من ساحته؛ و قد نقل عن

بعض الفلاسفة الأقدمين أنَّه سمع في خلسة من خلساته نغمات الراقصات و ألحان الدائرات السبائرات السبائحات في السيماوات و تسبيح الأفيلاك و السيارات المتحركات؛ فوضع علم الموسيقي و أصول النغمات على ما شاهده من الهيئات و سمعه من الأصوات و الألحان و النغمات؛ فكأنّ الجوّ الغير المتناهى ملئت بهجة و سرورا بالملاعب و الملاهي ابتهاجا بما وصل إليها و فاض عليها من المقام الشامخ العالى؛ لكن لا كالغائرين في لجج المعاصى و المناهى و المبعدين عن الجوار الإلهي، بل لجذبة من سكان حريم الوصول و التشبه بهؤلاء العقول؛ فكأنَّها بإشراقاتها و تجلياتها على أعين الناس تشير إلى الراقدين في مراقد الغفلة و الهجرة، و النائمين في فراش الوحشة و الدهشة و الغربة، المغترين باللذائذ الحسية؛ و تقول لهم اخرجوا انفسكم عن تلك الحجب و الأسبتار و ملازمة القبور المنزخرفة مالأشجار و الأنهار و الأحجار، و هلمّوا إلى عين السلسبيل و الظل الظليل؛ هلمّوا إلى ديار المقرّبين و مشاهد المكرّمين و منازل العاكفين على باب سلطان العالمين، و مشاهدة أنوار العزة و منابع القدرة و صفوف الملائكة المهيمنين الملتزمين لحريم الكبرياء و الحافين حول عرش العظمة و العز و البقاء؛ فتلك و الله كالمرأة الجميلة المعلنة لحسنها و جمالها بالغمز والدلال و رفع السترعن ساقتها و الحجاب و النقاب عن وجهها و عينيها، لجلب الغافل المحجوب أو العاشق المحبوب؛ فإذا قرب منها تمنعه عن نفسها و ترشده إلى من هي أجمل و أحسن منها؛ هذا.

ثم إنّ هذه الآيات الباهرات و إن كانت ناظرة إلى بيان أحوال أهل الجنة و تشريفهم بالألطاف الإلهية الواصلة، و النعم و البركات الوافرة الفاضلة، ظاهرة الدلالة على أنّهم يجلسون فيها على سرر موضونة متكثين عليها متقابلين جلوس الأحبّاء و الأصدقاء عليها في الأعياد و مـيعاد السـرور و النشاط و الاحتفال، و بين أيـديهم الضـدمة و الولدان المـخلّدون يـطوفون عليهم بكأس من معين طوف الخَدَمَة على الأحبّة و الأصدقاء في مجالسهم و محافلهم بأنواع النعم و التحف و الفواكه و المآكل و المشارب اللذيذة في أكراب و أباريق و ظروف و آناء مملوءة من الأطعمة و الأشربة الهنيئة في أتم نشاط و أكمل سرور؛ و ذلك بإرجاع الضمير إلى الجنة التي أرضها محدّب الفلك الأقصى، و حمل «السرر الموضونة» على معناها اللغوي المألوف، و «المتكثين عليها» على أصحاب اليمين ذوي النفوس السعيدة نوات الآراء الفاضلة و النيات المقدسة و الأعمال الصالحة، و جعل «الولدان المخلدين الذين يطوفون عليهم» كناية عن ثمرات الآراء الفاضلة و النيات المقدسة الراسخة فيهم و الأعمال الصالحة الصادرة عنهم المرموز إليها المقدسة الأكراب و الأباريق و كأس من معين.

و لكن توجيه الآيات المذكورة في الكتاب و تأويلها على الوجه المناسب للمقام بإرجاع الضمير في قوله: «و فيها عين جارية» إلى الأفلاك الكلية، و حمل «السرر الموضونة» على النفوس الكلية المدبرة لها التي هي بمنزلة السرر و الصحائف الممهدة لتصوراتها و إدراكاتها و شوقها للنيل إلى المرتبة العقلية و التشبه بالعقول الكلية، و «الولدان المخلدين» على الكواكب الثابتة المركوزه فيها أو السيارة حولها و «الأكواب و الأباريق» على الثراقاتها و العوائد و الفوائد المرتبة على وجودها و نظاماتها.

[ص ۲۵۰، س ۸ / ص ۲۸۶، س ۹]

قوله: «أنّ الوجود الواحد»: و هذا كالفلك الجامع بوحدته للمرتبة العقلية [و] النفسية و الطبيعية.

# [الشاهد الثالث]

## [في التجرد لإثبات معاد النفوس]

[ص ۲۵۰، س ۱۵ / ص ۲۸۵، س ۵]

قوله: دفي العقل بالفعله: و هذا هو مرتبة النفس حين حصلت لها الصور المقلية المحضة الخالصة عن شوب المادة و لواحقها و عن شوب الخيال و الوهم، لا بنزع الصورة عن المادة و تجريدها عن الغواشي، بل بحصولها بذاتها للنفس مجردة مقدسة عن جميع الشوائب المادية و الضيالية و المهية؛ فهذا مقام النفس البالغة إلى مقام العقل و المرتبة العقلانية المستغنية عن المادة و استعمالها.

و قوله: «فهي بذاتها عـاقلة بـالفعل» إشـارة إلى أنّ الصـورة العـاقلة و المعقولة بالفعل هي الصـورة التي قرّرناها.

و قوله: «و النفس مادامت ...» ناظرٌ إلى ما قلنا من أنّ النفس مادامت متعلقة الوجود بالمادة لاتحصل لها الصورة العقلية الخالصية.

و الحيكم السبزواري بيّن هذا المقام أحسن البيان.

[ص ۲٤١، س ٣ / ص ٢٨٥، س ١٠]

قوله: دو ليس كما هو المشهور ...ه: أي كون النفس في اتصافها بالعاقلية و وصولها إلى مرتبة العقل بالفعل تابعة لحصول الصورة العقلية لها من دون استحالة في جوهرها و حركة في ذاتها و فطرتها تعدها و توصلها إلى مقام تكون فيه ذات قوة مدركة للصور العقلية و قدرة على الاتصال بالعالم الأعلى العقلي و مجاورة المجردات العقلانية؛ بل الأمر بالعكس و هو كون حصول الصورة العقلية الخالصة عن جميع الشوائب تابعا لبلوغ النفس إلى المرتبة العقلانية، و انطلاقها عن أسر العلائق المادية و القيود الجرمانية بتحركها في جوهرها و تقربها من عالم النور العقلي و تبعدها عن العالم المطان المعقولات لائقة للاتحاد

بجواهر المجردات و الاتصال بحريم المقدسات؛ و هذا على رأيه الشريف في أنّ إدراك المعقولات إنّما هو باتصال النفس بالعقول القدسية التي هي أرباب الأنواع المادية و مسافرتها إلى ديارها، و أنّه ليس ذلك إلّا بالحركة الجوهرية و ارتحالها الفطري و مسافرتها إلى ذلك العالم بقدم العلم و العمل و طيرانها بجناحي العقل النظري و العقل العملي.

[ص ۲۶۱، س ۹ / ص ۲۸۲، س ۸]

قوله: وفالعوالم و النشآت لمّاكانت متعددة ه: أي عــوالم الوجـود و نشآتـه متعددة : فبعضها مادية جرمانية ، و بعضها صورية خيالية مثالية ، و بعضها عقلية محضة ؛ فكان للنفس أيضاً درجات و مراتب مناسبة لتلك العوالم و النشآت و نيلها و إدراكها ؛ فلابد من انتقال و ارتحال و تحرك و تحول في جوهرها و فطرتها حتى تحصل لها المراتب المناسبة لإدراك تلك العوالم ؛ إذ حصول المناسبة بينها و بين تلك العوالم لايمكن إلّا بانتقال فطري و تحول جوهرى.

[ص ۲٤١، س ١٠ / ص ٢٨٦، س ٩]

قوله: دوحدة»: روحانية هي الوحدة العقلية الصرفة الجامعة لجميع النشآت [العلمية و] العملية.

[ص ۲٤١، س ۱۰ / ص ۲۸٦، س ۹]

قوله: «وكثرة»: جسمانية و هي كثرة قرى النفس من جهة تعلقها بالجسم. [ص ٢٤١، س ١٠/ ص ٢٨٦، س ٩]

قوله: «و أخرى مادية»: هي عالم العناصر الغالب عليها المادية العارية عن الجوهر النفسي بأقسامه الثلاثة كالأحجار بأنواعها المختلفة الكريمة و الدنية.

١. نسخه اصل: - العلمية و.

[ص ۲٤١، س ۱۱ / ص ۲۸٦، س ۱۰]

قوله: دنشأة جامعة ع: هي نشأة النفس الجامعة لجميع النشآت.

[ص ۲۶۱، س ۱۱ / ص ۲۸۲، س ۱۰]

قوله: «فر تب لها»: أي لتلك النشأة الجامعة النفسانية.

[ص ۲۶۱، س ۱۲ / ص ۲۸۲، س ۱۱]

قوله: «و هو العقل الفعال»: أي تلك القوة اللطيفة. و تذكير الضمير باعتبار لفظ المقال.

[ص ۲۲۲، س ٤ / ص ۲۸۷، س ٤]

قوله: «لما من شأنها أن ينالها»: فيه و جهان: الأوّل جعل الموصول كناية عن الحس و إرجاع الضميرين إلى الصورة أي لأيّ حس من شأن تلك الصورة أن ينالها ذلك الحس، إذ لكل صورة محسوسة حس خاص بها؛ الثاني إرجاع الضمير الأوّل إلى الحس المكني به عن الحاسة، و الثاني إلى الصورة؛ و لكن فيه تكلّف؛ و الأوّل أظهر. و الجوهر الحاس بالحقيقة هو النفس في مرتبة الحس، و الصورة النورية الفائضة عنها المناسبة لجوهرها الموصوفة بكونها حاسة بالفعل محسوسة بالفعل هي ما تنشؤها النفس في مرتبة ناتها الحسية بعد حصول شرائط الإحساس كالإبصار مثلاً، فإنّه بعد وجود المبصر و مقابلته للبصر و قربه اللازم من العين و سلامتها من الآفات و وجود الجرم الشفاف المتوسط بينهما و عدم الصائل أو المانع إنّما هو بإنشاء صورة نورانية عن ذات النفس؛ هي البصر و الباصرة و المبصر في المقية؛ و أمّا الأمور المذكورة فكلها معدّات و شرائط.

[ص ۲٤۲، س ۱۹ / ص ۲۸۸، س ۳]

قوله: «إذا لم تكن في ذاته صورة المعقولات»: أي إذا لم تكن في ذاته بنفس ذاته صورة المعقولات بأن كانت ذاته بنفس ذاته عقلا و متعقلا للصورة العقلية لا بتجريد الصورة الطبيعية، فبأيّ شيء تنال الصورة الطبيعية المجردة عن المادة؛ إذ هي بعد التجريد ذات عقلية لابد أن يكون مدركها أيضاً ذاتا عقلية، إذ لابد من وجود المناسبة؛ وأيّ مناسبة بين الصورة العقلية والذات الفاقدة للنور العقلى.

[ص ۲٤٣، س ١ / ص ٢٨٨، س ٤]

قوله: دفمن لم يكن بذاته مدركاه: بل كان إدراكه للصورة العقلية بعمل التجريد و كان في نفس ذاته فاقدا للنور العقلي.

[ص ۲۶۳، س ۱ / ص ۲۸۸، س ٥]

قوله: وو لم يحصل له بعد شئء:أي المرتبة العقلية و قدرة التعقل بنفس ذاته بلا واسطة التجريد؛ أو لم يحصل و لم يكن له شيء من سنخ المعقولات بالفعل يعدّه لتعقل الأشياء الأخر.

[ص ۲۶۳، س ۳ / ص ۲۸۸، س ٦]

قوله: دفعا لم يدرك تلك الصورة الحاصلة ه: أي الصورة العقلية الحاصلة له أوّلا، إذ المفروض أنّه ليس قادرا على تعقل الصورة الكلية العقلية إلّا بالتجريد و هو غير التعقل.

[ص ۲٤٣، س ٣ / ص ٢٨٨، س ٧]

قوله: «أولاه: أي في أوّل الأمر بنفس ذاته.

[ص ۲۶۳، س ٤ / ص ۲۸۸، س ۷]

قوله: «غيرها»: أي ذي الصورة.

[ص ۲٤٣، س ٤ / ص ٢٨٨، س ٧]

قوله: •و إلّاه: أي و إن ليس عدم الإدراك بل جاز و حصل الإدراك؛ فالأمر على ضربين: فإمّا بأن تكون تلك الصورة عاقلة لذاتها و لغيرها و معقولة لذاتها. هذا خلف: إذ المفروض أنّ العاقل هو النفس و أنّها العاقلة للصورة، لا الصورة؛ و محال أيضاً، إذ ليس للصورة العقلية على فرض كونها عاقلة أيضاً إلّا إدراك ذاتها فقط لا غيرها؛ و يلزم التسلسل أيضاً، إذ لابد في تعقل

تلك الصورة أيضاً من صورة أخرى و هكذا.

[ص ۲۶۳، س ٦ / ص ۲۸۸، س ۹]

قوله: وفالكلام فيه عائد جذعاه: إذ الكلام في أنّه كيف عقلت النفس الصدورة العقلية مع كونها في ذاتها فاقدة لها عادمة لهذا النور مظلمة؟ فيقال: أهي بذاتها الجاهلة المظلمة العادمة للنور العقلي تدرك الصورة الحاصة، و هو باطل كما مر؛ أو بصورة أخرى، فيتسلسل؛ أو بصورة متحدة معها، فهو المطلوب، أو الخلف، كما قرّره الحكيم السبزواري أيضا.

[ص ۲۶۳، س ۹ / ص ۲۸۸، س ۱۳]

قوله: دنوعا آخره: أي سوى كونه عقلا منفعلا، فصار بعد اتحاده بالصورة المجردة العقلية عقلا بالفعل.

[ص ٢٤٣، س ١٤ / ]

قوله: «كما زعمه الجمهور»: من أنّ العلم بالأشياء عبارة عن إضافة النفس إلى تلك الأشياء الموجودة في الخارج، فإنّ وجود السماء و الأرض لنا على ما زعمه الجمهور عبارة عن إضافة النفس إليهما بالإشراف؛ و كانوا أيضاً معتقدين بالتجريد و بالحلول. و التقصيل في مبحث الوجود الذهني و في باب العلم و المعلوم و العقل و المعقول يطلب من كتاب الأسفار.

[ص ٢٤٣، س ١٥ / ]

قوله: ولاكوجود صورتهما الحاصلة فينا لنا على الوجه الذي ذهبنا إليه: أي كوجود صورتهما الحاصلة فينا لنا على وجه القيام الصدوري لا القيام الحلولي؛ و على أنّ النفس صارت بذاتها مبدعة لتلك الصورة منقلبة إليها متحدة بها.

[ص ۲٤٣، س ۱۷ / ص ۲۸۹، س ۲]

قوله: دعلى وجه إذا عقل»: أي موجودة بوجود منشأ الإضافة و باصطلاح القوم موجودة بوجود منشأ انتزاعها.

[ص ۲۶۳، س ۱۹ / ص ۲۸۹، س ٤]

قوله: دغير وجود ذلك الشيءه: فليس إضافة النفس إلى النسيء الخارج نفس ذلك الشيء الخارجي علما و معلوما ذلك الشيء الخارجي علما و معلوما للنفس؛ فإذا كان العلم إضافة للنفس إلى الشيء الخارج، فليس نفس ذلك و صورته حاصلا للنفس و علما و معلوما للنفس؛ و مثل ذلك بإضافة الغلام و الفرس و الدار ليس حاصلا فينا و لنا بغفس كونها مضافة إلينا؛ نعم ربما حصلت صورها لذاتنا أو لقوى ذاتنا في ضمن الإضافة؛ و من المعلوم أنّه ليست تلك الصور الحاصلة لذاتنا أو لقوى ذاتنا فراعدى ناتنا في الخارج.

[ص ۲٤٤، س ٤ / ص ٢٨٩، س ٨]

قوله: «يتسلسل الأمر»: أي ليس حسمبول الإضسافة حصبولا لنفس الأمر المضاف و صبورته، بل حصبول صبورته يحتاج أيضاً إلى إضافة أخرى و هكذا.

[ص ۲٤٤، س ۹ / ص ۲۸۹، س ۱۳]

قوله: «لا ذات لها أصلاه: إذ الجهل أمر عدمي، و الموصوف بالأمر العدمي من حيث هو موصوف به عدمي؛ و لأنّ حقيقة الذات هي نحو وجود الشيء و الوجود و العلم توأمان، فما لا علم له لا وجود له، و ما لا وجود له لاذات له.

[ص ۲۶٤، س ۱۰ / ص ۲۸۹، س ۱۶]

قوله: «و ليست الصور العلمية كالقنية»: أي ليس حصول الصور العلمية و وجودها لنا كحصول القنية المالية، كالذهب و الفضة و الأنعام و الحرث لنا و وجودها لنا؛ فإنّ وجوداتها وجود الأشياء ذوات الوضع و مرجعها إلى وجود النسب و الإضافات الوضعية؛ و قد ثبت أنّه لا حضور لجسم عند جسم آخر و لا لجزء منه لجزء آخر؛ فإذا صارت النفس عقلا بالفعل صارت حيا بالفعل، و إنّما يصير حيا بحياة العقل؛ و إنّما كان ذلك له إذا اتحد بالعقل

و صارا موجوداً واحداً، و هو المطلوب.

[ص ۲٤٤، س ۱۹ / ص ۲۹۰، س ۷

قوله: «فإنّما يراه في ذاته»: و هذا هو الجواب الحقيقي عن السئوال عن مكان الجنة و النار و عالم الآخرة كما ذكر في مقامه.

[ص ۲٤٥، س ٣ / ص ۲۹۰، س ١١]

قوله: «أجزاء ذاتها ه: فإنّه إذا اتحد ذاته بالعقل الفعال و حصلت له حقيقة ما في جميع العالم و صورته العلمية التي هي عين صورته العينية في الذات و الماهية، و الماهية محفوظة في الوجود العلمي و الوجود العيني، فحسار العالم بأسره أجزاء ذاته؛ كما قال الإمام ـعليه السلام ـمخاطبا للإنسان:

أتزعم أنك جرم صفير وفيك انطوى العالم الأكبر وخصوصا أنّه الآية العظمى و مظهر الاسم الأعظم؛ فلابد أن يكون واجدا لجميع الآيات الإلهية و المظاهر الوجودية؛ و أنّه العالم الصغير و أنموذج العالم الكبير، بل هو في الحقيقة العالم الكبير؛ و العالم الكبير في جنبه العالم الصغير؛ و هو الكتاب المبين الجامع لجميع الآيات التكوينية الذي كتبه الرحمن بيده و ألّفه بحكمته و أنشأه " بقدرته و على مثال صورته؛ و إذا بلغ هذه المرتبة فله القدرة على كل شيء بإذن رب الأرباب، لكونه آية لذاته تعالى و صفاته، و هو حينئذ غاية الخلق، و له مقام الخلافة و الولاية.

[ص ۲٤٥، س ۹ / ص ۲۹۰، س ١٦]

قوله: ولايكون غاية له : إذ قد ثبت أنّ غاية سير الإنسان و صعوده في مراتب العلم و العمل و مدارج الكمال في هذين المقامين صيرورته عقلا فسالا و اتحاده به؛ فلا محالة من شانه الوصول إليه، و إلّا فما كان غاية لخلقته و إيجاده و نهاية لسيره و صعوده.

[ص ۲٤٥، س ۱۱ / ص ۲۹۱، س ۱

قوله: دفذلك لأجل أنّه لم يتصور من الواحد إلّا الواحد بالعدده: و أمّا الواحد بالمحدة الحقة الحقيقة أو الظلية فإنّه وسيع محيط شامل للمتقدم و المتأخر؛ فكون المتقدم عين المتأخر لأجل سعة وجوده و شموله و جامعيته لجميع المراتب لاينافي وحدته الوجودية، إذ ليس هو كالواحد العددي الوضعي الجسماني الذي لايمكن شموله لواحد آخر من نوعه، بل هما متقابلان في الأوصاف و العوارص؛ و استحال اتصافه بوصفين متقابلين كالتقدم و التأخر.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة وافية.

[ص ٢٤٥، س ١٤ / ص ٢٩١، س ٤]

قوله: «ثم لا شك ...»: جواب عمّا يقال أنّه لا معنى للبحث عن العقل الفعال هاهنا؛ لأنّ محل البحث عنه إنّما هو الإلهيات بالمعنى الأخص الباحث عن أحوال المبادئ؛ و العقل الفعال من جهة كونه فاعلا و من جهة كونه غاية من المبادئ؛ و حاصل الجواب هو أنّ البحث عنه هاهنا إنّما هو من جهة كونه كمالا للنفس و من جملة مراتبها، لا من جهة أصل وجوده في نفسه الذي محل البحث عنه هو الإلهيات، بل من جهة وجوده للنفس أي الوجود الرابطي الذي محل البحث عنه هو هاهنا.

[ص ۲۶۵، س ۱۸ / ص ۲۹۱، س ۹]

قوله: «من جهة بعض الأفاعيل»: و هي الأفاعيل الصادرة عنها من جهة تعلقها بالبدن، فإنّ النفس من هذه الجهة أمر بالفعل و صورة كمالية بالفعل.

[ص ۲٤٦، س ٣ / ص ٢٩١، س ١١]

قوله: دو هذا أيضاً لوكانه: أي هذا الأمر المخرج للنفس من القوة إلى الفعل لو كان غير مفطور على الكمال بل كان ناقصا بالفطرة، لاحتاج إلى أمر آخر مفطور على الكمال كامل بالفعل؛ و لما كان التسلسل في الأمور باطلا، فانتهى الأمر المخرج لا محالة إلى فيض علوي كامل بالفعل تتصل بها النفس و هو العقل الفعال.

[ص ۲٤٦، س ۹ / ص ۲۹۱، س ۱۸]

قوله: «ثم من البيّن المشاهّد»: قال الحكيم السبزواري أ: هذا برهان آخر على اتصال النفس المدركة للمعقولات بالعقل الفعال؛ و أنّ له وجوداً في النفس للنفس؛ و حاصله أنّ النفس إذا أدركت صورة عقلية كانت تلك الصورة موجودة في العقل الفعال لكونه كل المعقولات؛ فكانت النفس متحدة مع تلك الصورة بحكم اتحاد العاقل و المعقول؛ و الصورة متحدة مع العقل الفعال فالنفس المتحدة بالعقل الفعال متحدة بالعقل الفعال. أقول: فعلى هذا كان الضمير في قوله: «فإذن هو عقل بالفعل» عائدا إلى النفس المدركة للصورة العقلية؛ و المعنى أنّ النفس إذا تعقلت الصورة العقلية؛

[ص ۲۶۲، س ۱۲ / ص ۲۹۲، س ۲]

قوله: «معنى آخر»: هو حضور الصورة مع جميع الشرائط عند البصر.

[ص ۲۶۲، س ۱۵ / ص ۲۹۲، س ٥]

قوله: وفواضع ...ه: أي لمّا كانت الصورة العقلية الحاصلة للنفس جوهرا فمن الواضح المعلوم أنّ العقل الفعال الواهب لها المقوم للجواهر العقلية جوهر أيضا.

[ص ۲۶۲، س ۱۸ / ص ۲۹۲، س ۸]

قوله: دفي ترتيب ما يحدث منه في الإنسانه: أي ما يحدث من العقل الفعال في الإنسان من بدء وجوده إلى ختم صعوده. و قوله: «أوّل ما يحدث» اسم «إنّ» و خبرها قوله: «هي القوة التي ...». و قوله: «من فيض العالم الملكوت» متعلق

٢. نسخه اصل: البرهان. ٢. ظاهراً: كانت متصلة.

۱. عین عبارت حکیم سبزواری نیست بلکه نقل به معنی است.

ب «الدائرة» فإنّ دورانها إنّما هو من فيص ذلك العالم. و قوله: «شوق» و الظاهر «شوقا» بالنصب مفعول لأجله لقوله: «الدائرة». و قوله: «حدوث أمر» مفعول مطلق نوعي لقوله: «حدثت» أي حدثت نحو حدوث أمر شبيه انفعال النسوان عن الرجال؛ هذا.

و قال الحكيم السبزواري: «قرله: «التي حدثت في هذا العالم» متعلق بقوله: «هي القوة التي بها يـتحفظ ...» لا بـقوله: «القـوة الهـيولانية» لأنّ حـدوثها إبداعى».

أقول: الأولى ما قرّرناه: أمّا أوّلا فلأنّ الحدوث الإبداعي مختص بالهيولى الأولى المطلقة، وأمّا الهيولى الثانية فحدوثها لأجل الحركات الفلكية المفيضة و العنصرية المستفيضة المعدّة؛ وأمّا ثانيا فلأنّ تقديم المتعلق على المتعلق به مع وجود الفصل الطويل بينهما خلاف قانون الأدب و نظم الكلام؛ و خصوصا من مثل المصنف البارع في فن الأدب و الفصاحة الفائق فيهما أيضاً على أقرانه؛ وأمّا ثالثا فلأنّ الكلام في حدوث القوة الهيولانية لا نفس الهيولى.

[ص ۲٤٧، س ٣ / ص ٢٩٢، س ١٤]

قوله: دبها ينحفظ صورة جسمية»: و تــلك القــوة الحــافظة هـي المـمسماة بـ«الصــورة المعدنية».

[ص ۲۶۷، س ۵ / ص ۲۹۲، س ۱٤]

قوله: «ثم القوة التي بها يتغذى و ينمو»: و همي القسوة المسماة بـ«النفس النباتية». و قوله: «ثم التي بها يدرك الملموس» إلى قوله: «ثم قوة أخرى متصرفة فيها» إشارة إلى النفس الصيوانية و مراتبها في الإحساس والتحريك الخاصين بها. و قوله: «ثم قوة متصرفة فيها» نباظر إلى النفس الإنسانية و مبالها من مراتب الإدراك. و قوله: «و بها يستوفي درجات الحيوانات» و إن كان بظاهره الإطلاق و العموم إلّا أنّ المراد بها هنا درجات

الحيوانية الموجودة في الإنسان، و إلَّا فليس ما يصدر عنها الفكر و الروية من درجات النفس الحيوانية المطلقة و أعلى مراتبها؛ بل هي من درجات النفس الإنسانية و أعلى مراتبها؛ و لاسيما أنّ المقام لبيان ترتيب ما يحدث من العقل الفعال في الإنسان و يفاض منه عليه؛ فإنّ المقصود هنا بيان ما فاض و صدر بالترتيب من العقل الفعال وحدث في الإنسان مبتدأ من القوة الهيرلانية التي هي قوة القرى و منتهيا إلى العقل بالفعل الذي هـو فـعلية الفعليات و منتهى الدرجات، و فوقها الاتصال بالعقل الفعال؛ فبإنّ المادة الإنسانية و إن كانت حادثة من العناصر إلَّا أن المدور الفائضة عليها بالترتيب إنَّما هي من العالم الأعلى العقلى؛ كما أشار إليه بقوله تعالى: ﴿و إِن من شيء إلّا عندنا خزائنه و ما ننزله إلّا بقدر معلوم﴾ ` أي على أساس القابلية و الاستعداد و على النظام و الترتيب. و أمّا العقل العاشر فهو «كَدْخُدا» عالم العناصر و مدير نظام عالم الأجرام العنصرية مفيض الصور على المواد و العلوم على النفوس؛ و العقل الفعال الذي هو شعلة جوالة من العقل العاشر و لمعة من لوامعه مختص من بين الأنوام الجسمانية بنوع الإنسان و إفاضة المراتب و الدرجات المذكورة و عنايته به خاصة.

[ص ۲٤٧، س ١٣ / ص ٢٩٣، س ٧]

قوله: «فالغاذية شبه المادة للقوة الحاسة»: قال الحكيم السبزواري: «كما يصح هذه السنّة أ في هذه القوى و هي بالقوة كل سابقة مبنها متوجهة نحو اللاحقة، يصبح فيها و هي بالفعل، أي في أصورها، فإنّ المراد بالغاذية النفس النباتية و هي محصّلة بالغاذية مواد الصور المحسوسة بالعرض و محصلة بالمصورة صورها، ثم صورها شبه المادة للصور المحسوسة  $^{\circ}$ 

۱. سوره هجر، آیه ۲۱.

٢. تعليقات سبزواري: السنة، عبارت متن تصحيح قياسي است از مصحح.

٣. نسخه اصل: - القرى و هي (سفيد است). ٣. نسخه اصل: - أي في (سفيد است).

۵ نسخه اصل مخدوش است و از عبارت: «كما يصح» تا اينجا از تعليقه سبزواري (ص ٧٢١) نقل شد.

بالذات، و الصور المحسوسة بالذات و الصور المتخيلة بالذات شبه المادّة للصور المعقولة بالذات».

أقول: أمّا كون الغاذية التي هي قوة من قوى النفس النباتية كالمادة للحاسة قبل بلوغ المحولود إلى كماله الصدوري و تمام الخلقة فمعلوم بالضرورة: إذ للعإذية دخل بليغ و تأثير عظيم في تكوين القوة الحساسة، و تفيينها في مراكزها المتفننة و مواضعها المختلفة بإيراد الغذاء، و تحليلها و تبديلها بالعضو و تصويرها بإمداد المصورة بصور الأعضاء الحاملة للحواس الظاهرة؛ و أمّا فيما بعد البلوغ الصوري إلى حلول الأجل فظاهر أيضاً؛ إذ لابد في قيام الأعضاء بأسرها بالوظائف المحمولة إليها و اقتدار الحاسة على فعلها من حفظ الحياة بإيراد البدل. و ذلك بتحصيل المواد الضرورية عن المحسوسات الصالحة للتغذية و تحليلها و تبديلها بالعضو المتحال، لكي يستمر عمل الإحساس و ما سواه.

ثم إنّ الصور المحسوسة بالعرض كالمادة للصور المحسوسة بالذات، و تلك كالمادة للصور الخيالية، وهي كالمادة للصور العقلية.

و إنّما قال: «شبه المادة» لأنّ مادة القوة الحساسة هي العضر الحامل لقوه الحس، لكن الفاذية لإعدادها و تحصيلها لمواد المحسوسات صارت شبيهة بالمادة للقوة الحساسة؛ و بهذا الرجه أيضاً صارت القوة الحساسة شبيهة بالمادة للقوة المتخيلة فإنها بإحساسها للأشياء تجعلها مهياة لتخيل القوة الخيالية إيّاها و إلّا فالمادة الحقيقية للقوة الخيالية هي العضو المخصوص الحامل إيّاها و الروح المصبوب هناك؛ و هكذا الأمر في كون المتخيلة شبيهة بالمادة للقوة الناطقة لما من شأنها إعداد الصور المتخيلة لصيرورتها معقولة بالقوة الناطقة إلّا أنّ الناطقة ليست حالة في المادة.

١. تعليقات سبزواري: ستة.

[ص ۲٤٧، س ١٥ / ص ٢٩٣، س ٩]

قوله: «و أمّا النزوعية ...»: ف إنّها قدة العزم و الإجماع على طلب الأمر المحسوس الموافق و جلبه، و الهرب عن الأمر المحسوس المنافر المخالف للطبع و دفعه؛ فهي تابعة للقرى الثلاثة المذكورة في الكتاب. و توصيف الحاسة بالرئيسة ظاهر، لأنّ لها السلطان على المحسوسات بإدراكها و جعلها مستعدة لإدراك القوة المتخيلة إيّاها القادرة على إحضارها و التصرف فيها بالتركيب و التفكيك، و الناطقة القادرة على تجريدها عن المادة ولواحقها، أو لكونها رئيسة على القوى الخمس الحساسة كما سيصرّح بذلك المصنف.

[ص ۲٤٧، س ۱۷ / ص ۲۹۳، س ۱۲]

قوله: «و فيما تحتها»: و هي القوة النزوعية.

[ص ۲٤٧، س ۱۷ / ص ۲۹۳، س ۱۲]

قوله: «و فيما فوقها»: و هي الصور المجردة العقلية ذوات العناية بما دونها من الأنواع المادية.

[ص ۲٤٧، س ١٩ / ص ٢٩٣، س ١٤]

قوله: «و يبقى بعد ذلك»: أي و يبقى المثل في المتخيلة بشرط ارتسام صور أرباب أنواعها المقلية في الناطقة. و تلك الأربـاب هـي عـقول بـالفعل و معقولات بالفعل بريئة عن المادة و علائقها.

[ص ۲۶۸، س ۴ / ص ۲۹۳، س ۱۷]

قوله: «و أمّا المعقولات التي ليست بجواهرها معقولة»: أي و أمّـا المـوجودات المادية المعقولة للقوة العاقلة كالشجر و الحـجر و الإنسان و الحـيوان المرتسم صورها العقلية في النفس العاقلة.

[ص ۲۶۸، س ٤ / ص ۲۹۳، س ۱۸]

قوله: «لها ارتباطا بالوجودات العقلية»: ارتباط الأصنام بأرباب أنواعها العقلية. و قوله: «و المعاني الصورية» عطف تفسيري لقوله: «الوجودات العقلية».

[ص ۲۶۸، س ٦ / ص ۲۹۶، س ۲]

قوله: «و أوّل ما يعدث بالطبع»: أي أوّل ما يحدث في النفس من العقل من الصور العقلية عدوثا المعقل من العقلية عدوثا المعلية عدوثا بالطبع أي مبتدءا بلا اكتساب و روية بل بالنظر البدوي و الإدراك الابتدائي.

[ص ۲٤٨، س ٧ / ص ٢٩٤، س ٢]

قوله: «كهيئة في مادة نفسانية»: أي كنتكل حاصل في المادة النفسانية و هيأة فائضه من العقل قائمة بتلك المادة؛ فإنّ النفس الناطقة مادة للصور الفائضة عليها من العقل، و هذه الهيأة الحادثة في النفس في ذاتها و بالنظر إلى نفس ذاتها مع قطع النظر عن قيامها بالمادة النفسانية صور لما دونها؛ و المراد ب«ما دونها» الأعيان الخارجية التي حصلت صورها في النفس فائضة من العقل؛ أو المراد مراتب الإدراك السابقة على مرتبة التعقل من الإحساس و التخيل و التوهم؛ إذ تلك المراتب السابقة كالمادة للصور العقلية.

[ص ۲۶۸، س ۸ / ص ۲۹۶، س ۳]

قوله: «و لا صورة لما فوقها»: من العقول بل الأُمر بالعكس؛ فــإنّ هــذا التــعقل الابتدائى للمراتب الفائقة من العقل.

[ص ۲٤٨، س ٩ / ص ٢٩٤، س ٥]

قوله:دصورة بنحوه: إذ هي صورة لما دونها.

[ص ۲٤٨، س ٩ / ص ٢٩٤، س ٥]

قوله: «و مادة بنحو»: إذ هي مادة للصور العقلية الفائضه عليها من العالم الأعلى على الترتيب الارتقائي. و قوله: «في عالم الاشباح» متعلق بقوله: «و

١. الشواهد: + من العقل الإنساني.

مادة بنحو آخر». و المراد بعالم الأشباح عالم الأجرام، إذ هي أشباح و أمثلة لما في العالم الأعلى العقلي. و قوله: «و تلك في عالم الأرواح» إشارة إلى كون الناطقة صورة فإنّها من حيث كونها صورة من سنخ عالم الأرواح.

[ص ۲۶۸، س ۱۰ / ص ۲۹۶، س ۲]

قوله: «و إنّما تصير صورة عقلية»: أي تصير الناطقة التي هي مادة مستعدة لفيضان الصور عليها صورة عقلية لكثرة ملاحظة الصور العقلية و مزاولتها و الممارسة فيها.

[ص ۲۶۸، س ۱۳ / ص ۲۹۶، س ۹]

قوله: دينقله و ينقلهاه: أي ينقل العقل الذي هو العقل بالقوة و ينقل مخزوناتها التي هي معقولة بالقوة عن حد القوة إلى حد الفعلية؛ و هذا الناقل هو العقل الفعال الذي عبِّر عنه هنا بالـ«مَلُك الروحاني» و «النور العقلي».

[ص ۲۶۸، س ۱۸ / ص ۲۹۶، س ۱۹

قوله: وو يكون بدؤه (و غايته شيئا واحداه: إذ بدؤه العالم العقلي و غايته أيضاً العالم العقلي - غايته أيضاً العالم العقلي - بخلاف النفس فإنّ بدءها الطبيعة و العالم الجسماني على ما هو رأيه الشريف - و غايتها الاتصال بالعقل الفعال. و علة بدئه الواجب جلّ ثناؤه و هو علة تمامه: و «ما هو» و «لِمَ هو» فيه واحد إذ ما هو فيه هو الوجود و لم هو فيه أيضاً الوجود.

[ص ٢٤٩، س ٢ / ص ٢٩٥، س ١

قوله: «ثم إذا تنزّل عن مقامه»: لا بالتجافي و الهبوط من المحل الأرفع و العالم الأعلى العقلي، بل بالظهور في قالب الأجسام و الأجرام و مظاهر الطبيعة؛ فإذا نزل عن مقامه و امتدت ذاته من نقطة الحدوث في خطوط متشعبة إلى محيط دائرة وجوده الوسيع الفسيح و انبسطت مراتبه عن الإجمال إلى التفصيل، صارت ذات قوى علّامة و عمّالة في مواضع شتى؛ فصارت علة

بدئها - وهي الطبيعة -غير علة تمامها وهي الاتصال بالعقل الفعال و العود إلى أصله و موطنه؛ إذ هي أي النفس جسمانية الحدوث روحانية البقاء، لأنّها ذات مراتب متفاوته متفاضلة من بدء حدوثها و تكدرها و تجسمها و ظهورها في مظاهر الطبيعة و كونها عقلا بالقوة ثم عقلا بالملكة ثم عقلا بالفعل ثم العقل المستفاد؛ هذا في القوة العلمية. و سيرها في مراتب التخلية و التحلية و التجلية ثم الفناء و ذلك في القوة العملية؛ و نيلها إلى أعلى مراتب القوتين هو آخر مراتبها و مدارجها في الصعود و صفائها و تجردها عن جميع الحدود و القيود و القشور و صيرورتها لباً خالصا و عقلا ساذجا لائقا للحضور و الاتصال بمنبع النور.

و جميع مراتب النفس في كلتا النشأتين -العلمية و العملية -تنحو نحوا واحدا و تقفو إثرا فاردا هو الوصول إلى الغاية القصوى.

[ص ۲٤٩، س ٦ / ص ٢٩٥، س ٥]

قوله: «يفعل فعلاً واحداً»: لأنّ غاية الكل واحدة فالفعل الموصل إليها على الختلاف درجاته و مراتبه واحد أيضا.

[ص ۲٤٩، س ٧ / ص ٢٩٥، س ٦]

قوله: «وكذا الذائقة»: الظاهر أنّ «الكاف» هنا للتمثيل فلا عدل لهذه الجملة؛ و هذا مثل أن تقول: «كما فعل كذا و كما فعل كذا» أو الجملة عدل لقوله: «و كذا الذائقة» بتبديل الواو فاء و جعل الواو غلطا من الكاتب أو المطبعة. و قوله: «فالنفس الناطقة ببعض قواها» مبتدأ، و قوله: «في هذا العالم» خبره. و قوله: «كما صرّح الفيلسوف المعلم» جملة معترضة بين المبتدأ و الخبر.

[ص ۲٤٩، س ١٦ / ص ٢٩٥، س ١٥]

قوله: «من جهة الوضع و المقدار»: حتى تكون النفس جسما ذات أجزاء مقدارية ذوات أوضاع مختلفة بل من جهة المعنى و الماهية، إذ كل قوة من قواها و كل مرتبة من مراتبها شأن من شئونها و جلوة من جلواتها، و هي محفوظة في جميعها.

[ص ۲٤٩، س ١٩ / ص ٢٩٥، س ١٨]

قوله: دفي أنّ لذة كل قوة نفسانيّة و خيرها ...»: في تركيب هذه الجملة و نسقها مع ما بعدها على النسخة الموجودة عندي و جهان:

الأوّل جعل قوله: «خيرها» خبراً لـ«أنّ» و جعل قوله: «بإدراك ما يلايمها» متعلقا بقوله: «خيرها» و جعل قوله: «و ألمها» مبتدأ و قوله: «شرها» خبرا و جعل الواو المذكورة قبله زائده سهوا من قلم الناسخ.

الثاني جعل قوله: «خيرها» معطوفا على قوله: «لذة» بتقدير حرف الواو الساقطة من قلم الناسخ و جعل قوله: «بإدراك ما يلايمها» خبرا، كما أنّ قوله: «و ألمها و شرها» مبتدأ و قوله: «بإدراك ما يضادها» خبر بناءً على وجود حرف الواو العاطفة قبل قوله: «شرها».

[ص ۲۵۰، س ۲ / ص ۲۹۳، س ۲]

قوله: «الرجاء»: أي الرجاء لحصوله سواء كان مطلوبا له أو مهروبا عنه. و قوله: «كما للحمار» خبر لقوله: «ليس» أي ليس كل لذة مثل لذة الحمار في بطنه و فرجه، إذ لو كانت اللذه منحصرة في لذة الحمار في بطنه و فرجه لكان السابقون المقرّبون المتجردون عن جلباب الجسدانية الفاقدون لهذه اللذة الجسمانية الحيوانية عادمين للذة و السعادة أصلا.

[ص ۲۵۰، س ۱۳ / ص ۲۹٦، س ۱۵]

قوله: دو إذا قيس هذا الكماله: أي قيس الكمال الضاص بالنفس الناطقة -السائحة في ديار المجرّدات، السابحة في بحار المعقولات - بالكمالات المعشوقة لسائر القوى، كالكمالات المعشوقة للحواس الظاهرة و الكمالات الوهمية المصنوعة للقوة الواهمة و الكمال المعشوق للقوة الشهوية الغضبية.

[ص ۲۵۰، س ۱۳ / ص ۲۹۲، س ۱۵]

قوله: «كانت نسبتها إليها»: أي نسبة الكمال الضاص بالنفس الناطقة إلى

الكمالات المعشوقة لسائر القوى.

و تأنيث الضمير الأوّل إمّا غلط من الناسخ أو باعتبار التأويل إلى اللذة أو إلى الكمالات. و التقدير كانت نسبة الكمالات اللائقة الخاصة بالنفس الناطقة و الضمير في قوله: «لانحنّ إليها» عائد إلى الكمال الخاص بالنفس الناطقة باعتبار التأويل إلى الكمالات. و يمكن أن يكون تأنيث الضمير في هذا الموضع و فيما سبق على قاعدة الاكتساب المذكور في علم النحو و هي اكتساب المضاف أعني «الكمال» من المضاف إليه أعني «النفس» التذكير أو التأنيث، كقول الشاعر: «كما شرقت صدر القناة من الدم» على ما قرّر في مطه و نظمه ابن مالك في ألفيته بقوله:

و ربـــما اكسب ثـان أولا تانيثا إن كان لحذف مـوهلا و أضاف الشارح العلامة السيوطي إلى قوله: «تأنيثا» قوله: «أو تذكيرا». [ص ٢٥٠، س ١٨/ ص ٢٩٧، س ٣]

قوله: «مثالا ضعيفا»: ضعفه بسب كونه في هذه النشأة الدنيوية أو لعدم بلوغ النفس إلى مرتبة الكاملين الواصلين.

[ص ۲۵۱، س ۲ / ص ۲۹۷، س ٦]

قوله: الم تتركهاه: أي لم تترك المسائل العويصة غير منقّحة غير معلومة حين استفراغ وسعك لدركها تركا بقصد تناول تلك الأطعمة اللذيذة؛ أو المعنى: لم تترك المسائل العويصة الغير المعلومة لك من دون أن تستفرغ وسعك في دركها و تجهد كل الجهد في فهمها و حلها تركا بقصد تناول الأطعمة اللذيذة؛ بل استخففت بهذا الميل و الشهوة العارضة العاجلة حرصا على فهم المسألة و شوقا إلى درك العويصة؛ هذا.

و قد وقع نظير ذلك لي بكرات في بعض الليالي من أيام اشتغالي بالتحصيل، و قد حضرت بين يدي الطعام، و إنّي كنت منصرفا عنه مشتغلا بمطالعة الكتاب مستغرقاً في بحر التفكر و التدبر و حل المعضلات و العويصات حتى الصباح، وكانت لذة درك المسائل العويصة عندي أشهى و أبهى و أسنى و أهنأ اللذائذ الممكنة؛ و لاأنسي ليلة كنت متوغلا في مطالعة فصل عويص من كتاب الشغاء من أوّل الليل إلى أواخره و كان الوقت إذ ذاك قريبا من طلوع الفجر و انجلاء الصباح؛ فأخذني النعاس لصظة فإذن أنا بمحضر الشيخ البارع - عظم الله قدره -أسأله كشف المعضلة و حل العويصة التي كنت فيها؛ فبيّن لي تلك المعضلة، فما مضت هنيئة إلّا فقد انتبهت من نومي و استشعرت من رقدتي، فطالعت الفصل المعهود مرة أخرى و فهمت المسألة و انكشفت لى المعضلة.

[ص ۲۵۱، س ۱۳ / ص ۲۹۷، س ۱۷]

قوله: دفي وجود 'a: أي وجودها و حصولها للنفس لا في دراستها و حفظها و ضبط صورها الذهنية فقط.

[ص ۲۵۱، س ۲۰ / ص ۲۹۸، س ۷]

قوله: «إلى المتخيلات التي تلفقها تقليداه: من العقائد المتلقّات لهم عن علماء الرسوم و الظواهر.

و قال الحكيم السبزواري ـ و نعم ما قال ـ: إنّ «المراد أنّ التخيل المشغوع بمداومة الأعمال الصالحة المورثة للملكات موجبة للتمثل بصور لذيذة مناسبة للملكات» ثم قال بعد أسطر: «و في سفر النفس بدل قوله: «بعد رفع الوهم» «بعد رفع البدن» و هو الأولى».

[ص ۲۵۲، س ۱ / ص ۲۹۸، س ۷]

قوله: «أن يتخيل الصور»: أي في حياته و قبل مماته على ما هو دأب المقلّدين في تخيل الصور الملِدّة من الحور و القصور و الولدان المخلدين، و الأشجار ذوات الأثمار، و الأنهار الجارية من اللبن و العسل، بحيث كان توغّلهم في تحصيل الصور المعرفة لهم منجرا إلى حد المشاهدة إيّاها بعد رفض البدن

و رفع الحجاب. و لعلّ «رفع الوهم» كناية عن «رفع البدن» من باب ذكر اللازم و إرادة الملزوم، فإنّ الوهم من جملة القوى البدنية، و شأنها تصوير ما ليس في الوجود؛ فلعلّ الجاهل المقلد كان بقوته الوهمية يحسر أمورا ليست هي الآن أي مادام الحياة موجودة؛ أو يصورها على خلاف الواقع تقليدا لزعيمه المرشد له السائق إيّاه؛ فعند رفع الوهم يشاهدها على ما هي عليها أو على النحو الذي وصف له نحو مشاهدة هذه الأشياء في النوم؛ وهي أيضاً مشاهدة ناقصة ليست بالغة إلى مرتبة مشاهدة الكاملين؛ في أيضاً مشاهدة القاملين؛

[ص ۲۵۲، س ۹ / ص ۲۹۸، س ۱۵]

قوله: «و إنكار للحكمة م: أي إنكار الحكم العقلي المقرون بالبراهين الفلسفية و الحجج الحكمية بسبب ارتسام العقائد السفسطية في نفسه.

[ص ۲۵۲، س ۱۰ / ص ۲۹۸، س ۱٦]

قوله: «و ترجيح بعض المذاهب»: كمذاهب بعض المتكلمين و أصحاب الجمود على ظواهر بعض الأخبار و الأحاديث.

[ص ۲۵۲، س ۱۳ / ص ۲۹۹، س ۱]

قوله: دمن غير شعور بمؤلمه: فإنّ الميت أو المنزمن لايشبعران بالألم الوارد عليهما: فهذا الشقي الجاهل بالحقائق لنقصان عقله و ضعف إدراكه لايشعر بالآلام الروحانية، و هي الاحتجاب عن الصق و الصرمان عن السعادة الحقيقية كالميّت أو المزمن اللذين لايشعران بالآلام الجسمانية.

[ص ۲۵۲، س ۱۶ / ص ۲۹۹، س ۳]

قوله: «فبإدراك أمر مؤلم»: أي في الآخرة عند ارتفاع الحجاب المانع عن إدراكه كما سيصرح بذلك بقوله: «و الآن إذا زال العائق ...».

١. الشواهد: والانكار للحكم.

[ص ۲۵۳، س ۳ / ص ۲۹۹، س ۱۱]

قوله: دغريبة عن جوهر النفس: لكونها عارضة لها بسبب المعاصي و المظالم و الملاهي، قابلة للزوال بعد مدة طويلة أو قصيرة بحسب مراتب الاحتجاب. و قد قيل: إنّ النفوس الغالب عليها الفسق و الفجور و الرذائل يمكن أن تبقى في البرزخ مدة معذّبة بأمور تزيل عنها رسوم المعاصي و الفجور، كالمرآة المكدرة بالغبار القابل للزوال.

[ص ۲۵۳، س ۹ / ص ۲۹۹، س ۱٦]

قوله: «ثم تارك الجهد»: فهذا كالمعرض عن الحق بعد دركه، و لذا كان أبعد عن الحق و أشتقى من الأولين.

[ص ۲۵۶، س ٤ / ص ۳۰۰، س ۱۵]

قوله: «كصداء المرآة»: أي الرين و الغبرة و الكدرة الذاتية أو العرضية الطارئة عليها.

[ص ۲۵٤، س ٤ / ص ٣٠٠، س ١٥]

قوله: دو طبعهاه: على وزان قوله تعالى: ﴿بل طبع على قلويهم﴾ ` و هر كمجاب ساتر لوجهها مانع عن انعكاس الصور فيها.

[ص ۲۵٤، س ۱۲ / ص ۳۰۱، س ۲۱]

قوله: دغير فطريه: أي غير ضروري محتاج إلى الاكتساب و النظر.

[ص ۲۵٤، س ۱٦ / ص ۳۰۱، س ۱۱]

قوله: «بعلمين سابقين»: هما الصنفرى و الكبرى المنتجان للنتيجة المسطلوبة إن كانتا على شروط الإنتاج.

[ص ۲۵۵، س ۱ / ص ۴۰۱، س ۲۵]

قوله: دمثاله في المرآة لمن أراد ...ه: أي مثال تحصيل الأصول على النحو الصحيح المرعي في ترتيب المقدمات و الانتقال منها إلى النتيجة المطلوبة

۱. سوره توبة، آیه ۸۷

في المرآة التي جعلناها مثالا للنفس في انعكاس الصور و ارتسامها فيها عينا مثال المرآة لمن أراد أن يرى قفاه فيها -إلى آخر ما قال. ففي اقتناص العلوم و المعارف طرق عجيبة و أمثلة من حكايات المرايا و أشباحها المنتقلة منها؛ فلابد لقاصد اقتناص العلوم و المعارف الحقيقية من مراعات شروط الاقتناص وإعمال التأمل والدقة في جوانبها وترتيب المقدمتين الموصلتين على النحو الواجب وعلى وضع مخصوص ونسبة مقررة في علم الميزان؛ و من جملة تلك الأمثلة مثال من أراد أن يرى قفاه في المرآة. و اللطف في هذا المثال هو أنّ النتيجة المطلوبة من القياس أشبه شيء بالقفا من جهة اختفائها على طالب الحقيقة كاختفاء القفا عبلي القياصد لرؤيتها؛ فليراعى قاصد اقتناص الأصول جانب الدقة في وضع المقدمتين الموصلتين -إلى المطلوب -اللتين هما كالمرآتين المذكورتين في المثال على الوجه الواجب من شرائط المسعة و الإنتاج من جهة الكمية و الكيفية و الإيجاب و السلب، و العلم بأقسام النقائض و العكوس و أنواع المغالطات؛ و لايمكن ذلك إلّا بالاطلاع الكامل على علم الميزان و استحضار أصولها و قوانينها على النحو المسطور في كتب الجمهور.

[ص ۲۵۵، س ۲ / ص ۲۰۲، س ۳]

قوله: ديسير عين العلوم»: و هذا هو الفرق بين المرآة المصنوع بيد الخلق من جوهر جوهر الحديد و غيره، و مرآة النفس المصنوع بيد الخالق من جوهر الملكوت؛ و لذا كان اتحاد المرآة بالشبح المرئي المنعكس فيها محالاً، و اتحاد النفس بالصور العقلية ممكنا بل مآلاً.

[ص ۲۵٦، س ۱ / ص ۳۰۲، س ۱۷]

قوله: «و مملكة العارف أعظم»: لأنّ مملكته مملكة الله و مقرّه الفناء في الله و هي أعني مملكة الله ما فيه أصل الوجود و حقيقة كل موجود؛ و الأمور المتجلية في قلب المؤمن العارف بالله المرتفع عنه الحجب بحذافيرها صور ما في الوجود.

[ص ۲۵٦، س ۱۸ / ص ۳۰۳، س ۱٦]

قوله: «و لا بفنائها لما علم»: لأنّ معلوماتها أمور أوّلية كـ«الكل أعظم من الجزء» و نظائره؛ فليست مغنية للنفس وافية بمآربها مقنعة إياها كافية لنيلها و لو إلى أقل حدود السعادة.

[ص ۲۵۷، س ۲ / ص ۳۰۶، س ۱]

قوله: دو كذلك لبعض الأشقياء فيه شقاوة وهميةه: كما أشرنا إليه قبلا و نـقلنا قول القائل ببقاء بعض النفوس الشقية هناك معذَّبة بنتائج آرائهم و أعمالهم المتجسمة بما يلائمها و يناسبها من الصور.

[ص ۲۵۷، س ۹ / ص ۴۰٤، س ۹]

قوله: و القوة تعوجهم»: أي قوة الإدراك الموجودة في نفوسهم تحوجهم إلى التخيل الجرمي، لكونها واقفة في هذه المرتبة غير بالغة إلى مرتبة الإدراك العقلي، فهي بعد قوة جرمية، و تلك هي القوة الضيالية المتعلقة بالجرم الدخاني أو الجرم السماوي على اختلاف القولين.

[ص ۲۵۷، س ۱۰ / ص ۳۰۶، س ۱۰]

قوله: «هو نوع بنفسه»: مفاير للجرم العنصري و الأثيري.

[ص ۲۵۷، س ۱۵ / ص ۳۰۶، س ۱۵]

قوله: «لو تجردوا عن قوة جرمية»: هكذا في النسخة الموجودة عندنا. فليست حرف «لو» هاهنا حرف شرط، إذ لا حواب للشرط في العبارة، و أظنّ أنّ في العبارة سقطا؛ و هو قولنا: «ودّوا لو تجردوا» على وزان ما في الكتاب الكريم في قوله تعالى: ودّوا لو كانوا يعلمون أ. فلفظ «لو» هنا للتمني، و المراد بالفجرة أصحاب الفسق و الفجور و لو كانوا كاملين في العلم. و كونه تأكيدا للرأي المذكور معلوم من قوله: «لو تجردوا عن قوة جرمية» إذ فيه تصديح بأنّ

۱. چنین آیهای در قرآن نیست شاید مقصود آیاتی از این قبیل باشد: ودّوا او تکفرون (نسـاء: ۸۹) ودّوا لوتدهن (قلم: ۹)

القوة الجرمية مذكّرة لأحوالهم و أعمالهم في الدنيا، لكونها سببا لتخيل أعمالهم و ملكاتهم السيئة.

[ص ۲۵۷، س ۱۷ / ص ۳۰۶، س ۱۷]

قوله: دعلى وجود عالم آخر فيه معادهذه النفوس»: من دون الاحتياج إلى القول بتعلق تلك النفوس بجرم دخاني أو سماوي موضوع لتخيلاتهم.

[ص ۲۵۸، س ٤ / ص ۳۰۵، س ۳]

قوله: دفي سعادة النفوس الناقصة »: المذكور في الإشراق السابق في توصيف النفوس الناقصة أنّها ساذجة عن العلوم كلها حتى الأوليات، و أنّ إدراك الأوليات للنفوس المتوسطة، و أنّ إدراكها هو المائز بينهما. و التوفيق تعميم الناقصة لكلتا النفسين: النفس السانجة عن العلوم كلها، و النفس المتوسطة الحائزة لبعضها الشامل للأوليات، فإنّها أيضاً ناقصة.

و المذكور في تعليقة الحكيم السبزواري أنّه ناظر إلى ما نقله عنهم في باب النفوس العامية التي تصورت المعقولات الأولية؛ و أمّا هاهنا فالمفروض النفوس الناقصة السانجة حتى عن الأوليات.

أقول: فالمقصود إبطال القول بأنّ إدراك الأوليات نحو سعادة للنفوس أيضاً - ناقصة كانت أو متوسطة - إذ المقصود من النقصان عدم البلوغ إلى مرتبة الكمال العقلي و هذا كالاجتهاد عند القائلين من الفقهاء أنّه مرتبة شامخة بسيطة غير قابلة للتجزّق. فالبالغ إلى مرتبة التجزّق في الاجتهاد ناقص عندهم فاقد لمرتبة الاجتهاد و إن كان قادرا على استنباط بعض المسائل الفقيهة عن أدلّتها التفصيلية.

[ص ۲۵۸، س ۱۱ / ص ۳۰۵، س ۱۰]

قوله: وأو لبدنها معه علاقة وضعية ه: بأن يكون بدنها قريبا من ذلك الجرم العنصري أو السماوي واقعا في محاذاته أو موازاته، أو متصلا به على وجه يمكن أن تنتقل النفس من بدنها إلى ذلك الجرم و تتصرف فيه.

[ص ۲۵۸، س ۱۲ / ص ۳۰۵، س ۱۱]

قوله: «أو تنسب إليه»: أي تنسب النفس إليه.

[ص ۲۵۸، س ۱۵ / ص ۴۰۵، س ۱٤]

قوله: دمع جرم تام الصورة الكمالية»: على القول بتعلق النفس بالجرم الإبداعي السماوي.

[ص ۲۵۸، س ۱٦ / ص ۳۰۵، س ۱٦]

قوله: «بالتصوير و التمثيل»: أي بتصوير الصور الخيالية و تمثيلها فيه بـما يناسب آراءها و أعمالها.

[ص ۲۵۸، س ۱۷ / ص ۴۰۵، س ۱۹]

قوله: «لا بالاستعداد»: كحصول أبداننا بالاستعداد.

[ص ۲۵۸، س ۱۸ / ص ۳۰۵، س ۱۷]

قوله: «لتخيل قوة نفسانية»: في العبارة سقط و النسخة الصحيحة: «لتخيل قوة نفسانية».

[ص ۲۵۹، س ٤ / ص ٣٠٦، س ٤]

قوله: دو لا يمكن آ ايضاً أن يكون ذلك ...: أي و لا يمكن أن يكون ذلك الجرم الفلكي المفروض كونه موضوعا لتخيلات تلك النفوس المفارقة لأبدانها من قبيل المرايا التي لها نسب وضعية إلى ما تتصرف فيها النفوس من الأعضاء تصرفا بالطبع كالعينين: فليس الجرم الفلكي لنا كمرآة موضوعة في مقابل العين التي تتصرف فيها النفس و تجعلها آلة لإبصار الأشياء المنعكسة فيها. و توصيف العضو بكونه مما تتصرف فيه النفس بالطبع للإشارة إلى أنّ النفس حين تعلقها بالبدن تكون متصرفة فيه بالطبع، فتكون المرآة الموضوعة في مقابل العين شيئا موضوعا في قبال العضو الذي تتصرف فيه النفس بالطبع، لكن ليس الجرم الفلكي بالقياس إلى العين كالمرآة فيه النفس بالطبع، لكن ليس الجرم الفلكي بالقياس إلى العين كالمرآة

الموضوعة في مقابلها، حتى يشاهد فيه الصور الخيالية كما يشاهد في المرآة الصور المنطبعة فيها. و قد صرح بذلك بقوله: «فليس الجرم الفلكي و ما يجري مجراه ...». و المراد بقوله: «هاتين المرآتين» مرآة العين و المرآة الموضوعة في مقابلها.

ثم إنّ هذا الكلام إنّما هو لمجرد إبطال وجود هذه النسبة بين العين التي هي عضو للنفس المتصرفة فيه و بين الجرم الفلكي، و إلّا فبعد الموت و انقطاع العلاقة و خراب البدن ليس هناك عين و لا سائر الأعضاء حتى يكون بينها و بين الجرم الفلكي نسبة وضعية.

[ص ۲۵۹، س ۹ / ص ۳۰۳، س ۱۰]

قوله: دو لعدم ارتفاع القواسر إليه»: أي و لعدم ارتبقاع القبواسس عبن نباحية الأرض و صنعودها إلى الجرم السماوي.

[ص ۲۵۹، س ۹ / ص ۳۰۳، س ۱۰]

قوله: «و ليست لهذه المغارقة»: أي و ليست لهذه النفوس المفارقة عن أبدانها أبدان أخر ...» كما لمتكن بين أبدانها الأصلية و بين الأجرام السماوية أيضاً نسبة و علاقة.

[ص ۲۵۹، س ۱۸ / ص ۴۰۷، س ۱]

قوله: «على ما تصوروه (ع: إذ حكموا بأنَّه نوع مفاير للنوع العنصري و الأثيري، فلابد من كونه طبيعة خامسة غير الطبايع العنصرية.

[ص ۲٦٠، س ٧ / ص ٣٠٧، س ٩]

قوله: «بالتشبث بأذيال الأنبياء»: و ما قرّره في سغر النفس من كتاب الأسنار و في هذا الكتاب مطابق لما نزل على الأنبياء من الإنباء و الوحي الإلهي.

١. نسخه اميل: تميؤره

### [المشهد الرابع]

## [في إثبات الحشر الجسماني و ما وعده الشارع و أوعد عليه] [من القبر و البعث و الجنة و النار و غير ذلك]

[و فيه شواهد] [الشاهد الأول]

[في إثبات النشأة الثانية]

[ص ۲۶۱، س ۸ / ص ۳۱۱، س ۵

قوله: «اسلغناها»: فإنّ حلّها لولا كلها مما سبقت الإشارة اليها في «المشاهد» و «الشواهد» الماضية.

[ص ۲٦١، س ١٠ / ص ٣١١، س ٧]

قوله: «بصورته و مبدأ فصله الاخير»: قد تقرّر من قبل أنّ الفصل الأخير هو ما به تمام ذات الشيء و حقيقته و مبدأ انتزاع الفصل المنطقي، و أنّ لوجوده الخارجي لوازم من أجناس و فصول سابقة متقدمة و متأخرة بحسب الترتيب النزولي و الصعودي، و أنّ له مادة حاملة لتلك الأجناس و الفصول و للفصل الأخير، و أنّ ملاك الجوهرية و العرضية ملاحظة حاله في الخارج بحسب ما يلزمه من الأوصاف و النعوت الحاكية عن وجود مبادئها.

[ص ۲۲۱، س ۱۳ / ص ۳۱۱، س ۱۰]

قوله: «قصور وجوده عن التفرد بذاته»: و هو الرجود الطبيعي، إذ لو جاز قيام

الصورة بذاتها في أيّ موطن، لكانت مستغنية في أصل ذاتها عن المــادة و ظهرت عنها آثارها المترتبة عليها.

[ص ۲٦٢، س ۲ / ص ٣١٢، س ٢]

قوله: «على وجه الإيهام»: فلا بأس بزوال الخصوصيات و تبدل الأشخاص باستيلاء الحرارة الطبيعية.

[ص ۲۲۲، س ۲ / ص ۳۱۲، س ۲]

قوله: «و إن تبدل تركيبه»: لأنّ المعتبر أصل المادة لا التراكبيب المـتبدلة؛ و هذيّة البدن في أيّ تركيب ليست بذلك التركيب بل بهذيّة نفسه.

[ص ۲٦۲، س ۱٤ / ص ۳۱۲، س ۱٤]

قوله: دو ما دونها من الآثار و اللوازم: أي و ما سوى تلك الدرجة كلها من الآثار و اللوازم؛ فالجملة مبتدأ و خبر.

اص ۲۲۳، س ۳ / ص ۳۱۳، س ٤

قوله: «بلا شركة الهيولي بالاستعداد»: ليس المراد نفي وجود الهيولى عن الأفلاك، بل المراد نفي وجودها بعنوان التهيؤ و الاستعداد على ما هو شأن هيوليات العنصريات؛ و لذا قيد الشركة بقوله: «بالاستعداد». فالمقصود أنّ الأفلاك بهيولاها و صورتها جميعا صادرة عن المبادئ على سبيل الإبداع.

[ص ۲۲۳، س ٤ / ص ۲۱۳، س ٥]

قوله: «الصور الخيالية الصادرة»: أمّا في هذا العالم فللنفوس القرية أو للنفوس المنصرفة عن تدبير البدن بسبب أحوال عارضة أو أعمال مورثة للتخدير أو الاتصال بعالم روحاني و غلبة سلطان الخيال؛ و أمّا في الآخرة فلمطلق النفوس على قدر مراتبها في العلم و العمل على ما مرّ بيانه \_إذ لها حينئذ قدرة على تخيل الشريفة البهيّة أو الدنيّة المهيبة المناسبة لآرائها و أعمالها. و قوله: «من الأشكال و الأعظام و الأجرام» بيان للصور.

و الظاهر أنّ قوله: «التي هي كالأفلاك» صفة للأجرام، و المعنى أنّ تلك

الأجرام المصورة المتمثلة في قوة الخيال كالأفلاك في عظم الحجم. و عبارته في الأسفار هكذا: «من الأجرام و الأعظام المشكلة التي ربـما تكون أعظم من الأفلاك الكلية الخارجية».

أقول: جمع «العظيم» بلفظ «الأعظام» غير معهود عند الأدباء بل جمعه المعهود عندهم هو «العظام» فلعل النسخة الأصلية كانت هكذا «من الأشكال العظام و الأجرام التى هى كالأفلاك».

[ص ۲۲۳، س ۵ / ص ۳۱۳، س ۲]

قوله: «بأعداد كثيرة من الجسميات»: إن كانت هي النسخة الصحيحة الأصلية، فمعناها: أنّ الصور الخيالية الصادرة عن القوة الخيالية لعلّها تكون في العدد بالغة إلى أعداد كثيرة من الجسميات؛ و إلّا فغي العبارة سقط. و الضمائر في قوله: «وجودها و ثباتها و أثرها» كلها للصور الخيالية الصادرة عن النفس بقوتها المصورة المتخيلة. و التعبير ب«الجسميات» دون «الجسمانيات» لإطلاق الثاني على الصور المتعلقة الوجود بالجسم، و الختصاص الأوّل بنفس الأجسام و الأجرام التي هي المقصودة هاهنا.

[ص ۲٦٤، س ۲ / ]

قوله: وبلا مشاركة المادة ه': متعلق بـ«الإبداع» و الغرض بيان الفرق بين الصورة الخارجية القائمة بالمادة الحادثة بعلل و أسباب خارجية و الصورة الخيالية المخلوقة بإنشاء النفس بأنّ الأولى بمشاركة المادة و الثانية بلا مشاركة المادة؛ و لا فرق في نلك بين الصور الحادثة بإنشاء النفس من دون اقتدارها على إيجادها في الخارج أيضاً بالهمة أو معه، كما في النفوس القوية الشريفة.

[ص ۲٦٤، س ٩ / ص ٣١٤، س ٢٦]

قوله: «و العارف يخلق بالهمة ما يكون له وجود في خارج محل الهمة»: هذا هــو

١. الشواهد: المواد

الفرق بين العارف و غيره، فإنّ له الاقتدار على إيـجاد أشـياء في الخـارج بالإعجاز أو الكرامة، و ليس هذا لما سواه؛ بل صـور الأشـياء لمـا سـواه موجودة في قوته الخيالية فقط.

[ص ۲۲۵، س ٦ / ص ۴۱۵، س ۹]

قوله: «داخلا في حقيقتها»: أي ليست من ذاتياتها.

[ص ٢٦٥، س ٧ / ص ٣١٥، س ٩]

قوله: «مسلوبة من نار الآخرة»: ولو كانت هذه الأمور المذكورة داخلة في حقيقة النار، و حقيقة النار موجودة في الآخرة، لَما كانت مسلوبة عنها بل كانت ثابته لها أيضاً، موجودة فيها لاستحالة تخلف الذاتي عن الذات.

[ص ٢٦٥، س ٧ / ص ٣١٥، س ٩]

قوله: « تثبت لهذه»: أي للنار الموجودة هنا.

[ص ۲۲۵، س ۸ / ص ۳۱۵، س ۲۹۰]

قوله: «فتمامها إنّها مؤذية»: أي تمام ذاتها و حقيقتها الإيذاء و القطع و النـزع فقط، لا شيء زائد على ذلك.

و قوله: «و النزع» إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ نزَّاعةٌ للشوى﴾ ١٠

[ص ۲۲۵، س ۹ / ص ۳۱۵، س ۲۱]

قوله: «معرقاً تحقيقة»: بل هي من جملة العلل و الأسباب المعدة. و نسبة الإحراق إليها نسبة مجازية من قبيل النسبة إلى العلة الناقصة أو الآلة و الواسطة. و الإحراق الحقيقي إنّما هو للنار الأخروى الإلهي؛ هذا؛ مضافا إلى أنّ إحراقها هاهنا أمر نسبي بالقياس إلى هذا العالم؛ و أيضاً النار الدنيوي قابل للانقطاع و الإطفاء و ليس للنار الأخروى انقطاع و إطفاء إلّا ما شاء الله.

[ص ۲۲۱، س ۱ / ص ۳۱٦، س ٤]

قوله: «يتعلق بالأبدان المستحيلة»: و تلك هي النفوس المتعلقة بالأبدان

۱. سوره معارج، آیه ۱۶.

الدنيوية المتحركة في جوهرها الواقعة في معرض الاستحالة الحادثة الكائنة عن العناصر. و هذه النفوس متحركة أيضاً في جوهرها بمشاركة المادة غير ثابتة على حالة واحدة منفعلة عن الهيئات المادية لأجل كونها بعدُ بالقرة؛ بخلاف الضرب الثاني من النفوس أعني النفوس المتعلقة بالأبدان الأخروية فإنّها مخالفة للنفوس المتعلقة بالأبدان الدنيوية في جميع ما ذكر.

### [ص ۲٦٦، س ۲ / ص ٣١٦، س ٥]

قوله: دو منها ما لا يتعلق بهده الأبدان : بل بأبدان أخرى هي الأبدان الأخروية ؛ و تلك هي النفوس التي شأنها إنشاء الأبدان الأخروية بلا مشاركة المادة ، بل على جهة الفاعلية و اللزوم مع كونها مصحوبة للإمكان و القصور عن درجة الكمال العقلي و إلّا لم يصحبها تجسّم و تكدّر أيضاً في الآخرة ؛ فهذا القسم من النفوس إمّا من أصحاب الشمال أو من أصحاب اليمين. و هي مسجردة عن الحس و المادة الجسمية الدنيوية دون الخيال و المادة الأخروية، كيف و لو تجردت عنهما أيضاً لكانت من المقرّبين.

و الغرض من تمهيد هذا الأصل التوسل به لإثبات المعاد الجسماني الذي نطقت به ألسِنة الشرائع الإلهية؛ وأنّه عنده عبارة عن ظهور الأشخاص بأنفسهم و أعيانهم في صور و أجساد مناسبة لآرائهم و أعمالهم و أوصافهم. فهو في الحقيقة عبارة عن إنشاء النفوس في النشأة الأخروية الأبدان المناسبة لآرائها و أعمالها و نياتها؛ وأنّ تلك الأبدان الأخروية إنّما حصلت بإنشاء النفوس إيّاها بجهاتها الفاعلية. و ليست تلك الأبدان إلّا صور أعمالها و أنشأة الدنيوية، لا أنّها الأبدان الدنيوية المعادة بأعيانها بعد مفارقة النفوس عنها، لأنّها بعد المفارقة فاسدة بائدة المعادة بأعيانها لتراكيب إلى الأجزاء الأولية و العناصر الأصلية التي تكوّنت عنها في هذا العالم.

[ص ۲۲۲، س ۹ / ص ۳۱۲، س ۱۲]

قوله: «و إذا تمهدت هذه الأصول»: زاد في كتاب الأسفار أصولا أخرى مذكورة هناك.

[ص ۲۶۱، س ۱۰ / ص ۳۱۹، س ۱۳

قوله: «و غيرهما»: و هو الصورة و الشكل و تبدّل المادة الدنيوية بالمادة الأخروية، كما سيصرّح بذلك بقوله: «مع مادة ما».

[ص ۲۲۱، س ۱۷ / ص ۳۱۷، س ۲]

قوله: «و بذلك الاعتباره أ: أي باعتبار كونه آلة مخصوصة لزيد مثلا، لا بهذه أي لا باعتبار كونه في ذاته جسما متعينا من الأجسام.

[ص ۲۶۲، س ۱۹ / ص ۳۱۷، س ٤]

قوله: «لأجل الاستحالات الواقعة فيه»: من جهة الحجم و اللطافة و الضنخامة، فإنّه تتقلب فيها تقلبات في طول زمان الحياة.

[ص ۲٦٦، س ۲۰ / ص ۳۱۷، س ٦]

قوله: وليس لأحد أن يقول ...ه: لأنّ هذية البدن بهذية النفس؛ فالبدن المحشور في يوم النشور عين البدن الكائن في دار الغرور؛ لأنّ المعتبر من البدن هو البدن العام الموجود في جميع أطواره؛ و النفس المتعلقة به في جميع الأطوار واحدة.

[ص ۲۲۷، س ۲ / ص ۳۱۷، س ۷]

قوله: «و ليس له أن يقول»: فالغيرية مسلوبة باعتبار، و العينية مسلوبة باعتبار، و إن كانت العينية صادقة أيضاً من جهة أخرى، و هي أنّ هذا البدن الذي كان نحاسا صار الآن بعينه ذهبا بالإكسير الواصىل إليه في كورة جهنم.

و لنا في بيان توحيد البدن الكائن في دار الغرور و البدن المحشور في

يوم النشور مثال، و هو أنّ البدن كالقالب للنفس، و القالب ما يجعل فيه الشيء ليتشكل بشكله و يظهر على قدره، و مثاله كالقالب الذي يصبّ فيه الغلز المذاب؛ و القالب قد يكون من جنس التراب و الخزف و قد يكون من جنس النحاس و قد يكون من جنس الذهب، و جنس النحاس و قد يكون من جنس الذهب، و الكل في الشكل و الطرح و البنيان واحد، و إن كانت المادة المصنوع هو منها مختلفة؛ فالقالب الترابي للنفوس المتمردة العاصية المنجذبة إلى دار الغرور و لذًاتها الفائية في دار الدنيا؛ و القالب النحاسي للنفوس الساذحة العامية؛ و القالب الغضي للنفوس المتوسطة في العلم و العمل؛ و القالب الذهبي للنفوس الصالحة الغالب عليها أحد الأمرين البالغ إلى حد الكمال العاملة بشرائع الأنبياء و ظواهر الأحكام و الفرائض النازلة إليهم؛ و أمّا النفوس الكاملة في العلم و العمل فمنسلخة بالكلية عن جميع القوالب منسلكة في حريم العقول المجردة الكلية و عالم القدس؛ فقد لاح أنّ النفوس و الأبدان المنشأة منها في دار الآخرة متناسيان.

[ص ۲۲۷، س ۱٦ / ص ۳۱۸، س ۳]

قوله: «هاهناه: أي في الدنيا لأجل الفعل، أي للتهيؤ لحصول ما بالفعل من الكمال المترتب عليه في جهة السعادة أو الشقاوة.

[ص ۲۲۷، س ۱۲ / ص ۳۱۸، س ۳]

قوله: «بوجه»: أي من جهة كونها قوة محضة، و أمّا حصول الفعل فهما معا؛ فتقدم القوة على الفعل كتقدم ذاتيات الماهية على الماهية.

[ص ۲۹۷، س ۱٦ / ص ۴۱۸، س ۳]

قوله: «و الفعل هناك»:أي الفعل في الآخرة متقدم على القوة لأنّ القوة في الدنيا بمعنى التهيؤ و الاستعداد، و الفعل بمعنى الكمال؛ و القوة في الآخرة بمعنى القدرة و الشدة و الملكات، و لذا كانت القوة في الآخرة أشرف من الفعل على عكس ما في الدنيا.

[ص ۲۲۷، س ۱۹ / ص ۴۱۸، س ۲]

قوله: «لأنّ هذا العالم دار الانتكاس»: أي الدنيا دار الانتكاس و الوقوف بعد حصول الكمال المترقب؛ فلا مرتبة فوق ما حصل من الكمال النهائي للشيء في هذا العالم، بخلاف الآخرة؛ فإنّ المقامات و المراتب فيها غير متناهية و غايتها الوصول إلى حريم الوجوب الغير المتناهي في الشدة و العدة و المدة والعكوف على بابه لأصحاب السعادة، أو الدخول في الجحيم المؤبّد و العذاب المخذّد لأصحاب الشقاوة.

[ص ۲٦٨، س ٣ / ص ٣١٨، س ٩]

قوله: «إلى حدود النفوس»: النباتية و الحيوانية و الإنسبانية عـلى اخــتلاف مراتيها.

[ص ۲٦٨، س ٤ / ص ٣١٨، س ١٠]

قوله: ويتنزل الأمر»: أي الأمر الإلهي بإنشاء الأبدان و الأجساد و تصويرها على الصور و الأشكال و الهيئات المناسبة لآرائها و أعمالها الصادرة عنها في الدنيا؛ فالنفس في الآخرة نساجة للأبدان بالأشكال المختلفة، و أوتارها الأعمال الصادرة عن النفس في الدنيا؛ ففي التعبير بـ«الأمر» و «النسبج» معا إيماء إلى أنّ النفس لاتنشؤ بدنا على أي صورة شائت بل بأوتار من أعمالها الباقية؛ و أنّ هذا النسبج أيضاً بأمر إلهي، و علمه التام بما هو الأنسب بحال هذه النفس بحسب أعمالها الغير المستورة على الله تعالى و كتّابِ الأعمال باسم «الرقيب» و «العتيد» كما قال: ﴿و لاتحسبن الله غافلاعما يعمل الظالمون﴾ أن الذهر النائل إلى النفس من قبيل قوله تعالى: ﴿ يا أيتها النفس المطمئنة فذلك الأمر النائل إلى النفس من قبيل قوله تعالى: ﴿ يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلى في عبادى و ادخلى جنتى﴾ أقسى حـق

۱. نسخه امنل: النسخ. ۲. سوره ابراهیم، آیه ۲۲. ۲. سوره کهف، آیه ۲۹. ۴. شوره فجر، آیه ۲۰.

الإنسان المطيع للحق المُعرِض عن الدنيا و زخارفها على درجاته و مراتبه، و قوله تعالى: ﴿ كونوا قردة خاسئين﴾ ` في حق الإنسان العاصبي المستمرد المقبل إلى الدنيا و مطامعها.

[ص ۲٦٨، س ٥ / ص ٣١٨، س ١١]

قوله: وغير متناهية هناكه: أي في الآخرة. و لكل إنسان في الآخرة عالم تام في نفسه لاينتظم و لايجتمع مع غيره في دار واحدة على خلاف ما في الدنيا. و قوله: «و من يرغب في صحبته» معطوف على ما في قوله: «ما يريده». و قوله: «لحظة عين ...» ظرف متعلق بفعل مقدر قبل قوله: «و لكل إنسان» أي «و يكون لكل إنسان ...» أو بقوله: «يرغب».

[ص ۲٦٨، س ١٤ / ص ٣١٩، س ٢]

قوله: دليس في مكان وجهة من الجهات و لا في زمانه: أمّا المكان فإمّا خلاء أو ملاً؛ و الأوّل محال بالدلائل القطعية المذكورة في محله؛ و الثاني إمّا عالم آخر أو جزء من هذا العالم؛ و لا عالم آخر سوى هذا العالم، و إلّا لكان إمّا منطبقا على هذا العالم أو مماسا له في نقطة، و على الأوّل فهما عالم واحد، و على الثاني يكون بينهما فرجة خالية و هي محال، لا جزء آخر منفصل عن هذا العالم؛ و أمّا الفضاء، فهو مال بالضرورة، و لو كان ما في جوفه مما سوى الأفلاك و الأجرام الدائرة السيارة جسما في غاية الرقة و اللطافة؛ و الكل باعتقاد الحكماء ينتهي إلى ما لا خلاء و لا ملاً بعده. و أمّا قولهم: «الفضاء أو الجو الغير المتناهي» فكلام غير معقول، لأنّه إن كان خلاء فالخلاء باطل في نفسه؛ و أيضاً هو أمر مضاف معقول بالقياس إلى ملاً؛ فكل غلاء ينتهي لا محالة إلى ملاً؛ و إن كان ملاً فكان لا محالة جسما و لو في غاية الرقة و اللطافة، و الجسم متناه بالضرورة بدلائل تناهي الأبعاد؛ و أمّا الجهة و الزمان فهما من أجزاء هذا العالم، لأنّ الجهة ما إليه الحركات و لها الجهة و الزمان فهما من أجزاء هذا العالم، لأنّ الجهة ما إليه الحركات و لها

۱. سوره بقرة، آیه ۶۵

محدّد لا محالة، و الزمان مقدار الحركة و الحركة صفة الأجرام و الأجسام. إص ٢٦٨، س ١٦ / ص ٢١٩، س ٤]

قوله: «تسلب عنه متى والوضع والأين والكيفيات المحسوسة»: إذ كل واحد من أوصاف أجزاء العالم لا كله، فالكل مسلوب عن كله.

[ص ۲٦٨، س ١٧ / ص ٣١٩، س ٦]

قوله: «فكل عالم عالم»: أي عالم تام داخل في سعة وجود نفس هذا الإنسان السعيد.

[ص ۲۲۹، س ۱۱ / ص ۳۲۰، س ۱]

قوله: ومنعوا هذاه: أي امتناع إعادة المعدوم. و المراد بالأجزاء الأصلية على ما قرّره الفيلسوف المحشي الأجزاء المتخلقة من المني كالأعصاب و الأوتار و العظام و العضلات و الشرايين و الأوردة و نحوها، و هي عندهم باقية سواء كانت بعد الموت متجزئة متفرقة أو غير متجزئة. و إهمال القلب و الدماغ و الرية و الطحال و المعدة و عدم عدها من الأجزاء الأصلية مع أنّها في الأصالة أعرق و بها أولى و أحق من الأعضاء المذكورة خطأ؛ لأنّ ملاك الأصالة دخلها و تأثيرها في الحياة أيضاً لا في مجرد التركيب، و إلّا لكان الوجه و العين و اليدان و الرجلان أدخل في حسن التركيب و رفع الحوائج الضرورية، خصوصا على قول المحققين من الحكماء و الأطباء بأنّ القلب و الدماغ أوّل ما تكونت من الأعضاء، و أنّ القلب أو الدماغ مستوكر النفس الناطقة و أوّل ما تعلقت به النفس؛ و أمّا إن كان المراد ما به قوام البدن و نظامه فهما من أهم الأعضاء في هذا الغرض؛ هذا؛ مع غمض العين عن أنّ الأصالة في الحقيقة شأن النفس الحافظة للأجزاء و تركيبها عن التشتت و التفرق و الانحلال.

[ص ۲٦٩، س ١٥ / ص ٣٢٠، س ٥]

قوله: «أحد أمرين مستبعدين»: هما تجويز إعادة المعدوم و حصر حقيقة

الإنسانية في الأجزاء الأصلية، و في الحقيقة حصرها في المادة و رفض الصورة، مع أنّ حقيقة الشيء في الحقيقة بصورته لا بمادته؛ فهم التزمو إمّا بجواز إعادة المعدوم أو بحصر الإنسان في الأجزاء الأصلية، و هما أمران مستبعدان عقلا و نقلا.

#### [ص ۲۲۹، س ۱۹ / ص ۳۲۰، س ۹]

قوله: دبناءً على أنّ الروح جرم لطيف سار في البدن، فسالروح عسندهم ليس جوهرا مجردا، بل هو جرم لطيف سار في البدن و من جملة أجزائه؛ فالمُعاد في المَعاد و هو الإنسان بجسمه و روحه كليهما أمر جسماني.

#### [ص ۲۷۰، س ۱ / ص ۳۲۰، س ۱۰]

قوله: «روحاني فقط»: لفناء البدن عندهم و فساده بانحلال التركيب، و التحاق الأجزاء الأصلية و الغير الأصلية بالعناصر الكلية.

## [ص ۲۷۰، س ۱۲ / ص ۳۲۱، س ۲]

قوله: ومفسدة التناسخ»: و هي تعلق النفسين ببدن واحد، و ذلك لأنّ البدن المعاد يوم المتعاد هو البدن الحادث المؤلّف من الأجزاء المجتمعة الحادثة، و إن كانت هي بعينها الأجزاء الكائنة في الدنيا كما هو المفروض؛ و هذا البدن الحادث لا محالة مستعد لفيضان النفس الجديدة بلا مهلة؛ فلو تعلقت به النفس المعادة أيضاً، كانت لبدن واحد نفسان.

قال المصنف \_قدس سره \_في سفر النفس من الأسفار في الفصل التاسع المعقود لبيان احتجاج المنكرين للمعاد بهذه العبارة: «الشالث أنّ مفسدة التناسخ بحسب المعنى كما ذكره واردة هاهنا بلا مرية و هي لزوم كون بدن واحد ذا نفسين؛ فإنّ تلك الأجزاء لو كانت قابليتها لتعلق النفس حين التفرق باقية، لم تفارق عنها النفس فكان زيد حال الموت حيا و قد فرض ميتا؛ و إن لم تكن باقية، فاحتاجت في قبولها للنفس إلى انضمام أمر إليها به يستعد للقبول، فإذا انضم إليها ذلك الأمر و صارت مستعدة باستعداد آخر جديد

لابد أن يفيض عليها من المبدأ الجواد فيض جديد و روح مستأنف؛ فإذا تعلق . بها الروح المعاد أيضاً كان لبدن واحد روحان و هو ممتنع.

[ص ۲۷۰، س ۱۸ / ص ۲۲۱، س ۹]

قوله: دفيما قررناه في المعاده: أي فيما ذكرناه في الإشراق الثاني من الشاهد الثاني من المشهد الرابع بقولنا: «فإذا تمهدت هذه الأصول» إلى آخر ما أفاده وقدس سره و محصله أنّ البدن الأخروي و هو عين البدن الدنيوي مع تغيير ما في صورته حاصل في النشأة الأخروية بإنشاء النفس مثله مماثلة بحيث لو رآه أحد، لقال هو فلان؛ و أنّ هذا البدن الحاصل بإنشاء النفس و إن كان في جميع الجهات و الخصوصيات مثل البدن الذي كان في الدنيا إلّا أنّه ليس عين ما كان في الدنيا بعينه و بشخصه؛ و أنّ المعتبر من المادة هو الأمر العام الباقي المحفوظ في جميع التحولات و التبدلات الدنيوية و البدن الحاصل بإنشاء النفس في النشأة الأخروية، فإنّ نشأة الأخرى وسيعة الحاصل بإنشاء النفس في النشأة الأخروية، فإنّ نشأة الأخرى وسيعة فسيحة جدّاً، و قدرة النفس في النشأة الأخروية، فإنّ نشأة الأخرى المناسب في منائق عالم الطبيعة و علقة التدبير، و قدرتها على إنشاء البدن المناسب لفطرتها من دون الافتقار إلى سبق استعداد و معدّات، فلا حاجة إلى إعادة المعدوم بعينه.

[ص ۲۷۱، س ۱ / ص ۳۲۱، س ۱۳]

قوله: دفي الوجه»: أي بين البدن الحادث من اجتماع العناصر المؤدي إلى حصول المزاج المستعد لفيضان النفس و البدن الحادث بإنشاء النفس و تبعيتها؛ و التناسخ إنّما يلزم لو كان البدن الأخروي من سنخ الأوّل المعاد بأجزائه إلى الآخرة.

[ص ۲۷۱، س ۳ / ص ۳۲۱، س ۱٤]

قوله: و <sup>٢</sup> معاني «الغرض» و «الغاية» و «الضروري»: فإنّ معاني هذه الثلاثة مختلفة،

۱. نسخه اصل: راء

فإنّ «الغرض» هو الأمر الداعي للفاعل على فعله؛ و «الغاية» ما لأجله الفعل، و قد يجتمعان في شيء واحد كالمتحرك إلى محل هو مطلوبه، و قد يفترقان كالمتحرك إلى محل للقاء صديقه فيه؛ و «الضروري» هو الأمر اللازم القهري، كالسرور اللازم للقاء الصديق، و الكراهة و الانقياص اللازمين للقاء العدو، أو كداء البطن اللازم للامتلاء أو الإفراط في الأكل و الشرب، و ليس شيء من ذلك غرضا داعيا و لا غاية مطلوبة؛ و من قبيل ذلك لزوم السرور و مصاحبة الحور و القصور و الجنات التي تجري من تحتها الأنهار في خلال الأشجار ذوات الفواكه و الأزهار و الأشمار لأصبحاب البمين مين ذوات النفوس المطيعة للشرائع الإلهية و الأنباء النبوية؛ و مالازمة القديسين الكروبين في سرادق الجبروت وأعلى مدارج الملكوت والحضبور الدائم عند سلطان العالمين للمقربين من ذوات النفوس القدسية الإلهية؛ أو كلزوم الحسرة و الحرمان و ملازمة النبران لأصحاب العصيان و الطغيان و أتباع الشيطان من ذوات النفوس الخبيثة الردية؛ فالعقاب و الشواب و النسران و الجنان ليسا من فعل الرحمن، بل فعله الرحمة و العناية و الجود و الإحسان، و إنَّما هما لازمان لفعل العبد من السيئات و الحسنات المستلزمة للتبعات و الثمرات، كما قال تعالى: جزاءً بما كسبت أيديهم'.

[ص ۲۷۱، س ۱۳ / ص ۳۲۲، س ۵]

قوله: «و الجواب بتذكر ما أسلفناه»: للحكيم السبزواري هنا تعليقة حـقّق فـيها الأمر كما هو حقه؛ فللّه درّه.

[ص ۲۷۱، س ۱۷ / ص ۳۲۲، س ۹]

قوله: دفلا تفي بحصول الأبدان الغير المتناهية معاه: و ذلك لأنَّ الأبدان الحاصلة من الأجزاء المجتمعة المأخوذة من كرة الأرض غير متناهية بـلا تـناهى

۱. در قرآن مجید آیهای با این عبارت وجود ندارد شاید مقصود این آیه است: جزاء بما کانوا یکسبون (توبه: ۹۵)

النفوس المفارقة إيّاها. و عبارته في كتاب الأسفار هكذا: «فالايفي مقدار الأرض و لايسع لأن يحصل منه الأبدان الغير المتناهية».

[ص ۲۷۱، س ۱۸ / ص ۳۲۲، س ۱۰]

قوله: «إنّ الهيولى قوة قابلة»: أي الهيولى مطلقا و إن كان الكلام هنا في هيولى الأرض؛ و الحاصل أنّ الهيولى الأرضية ليست في ذاتها ذات صورة و مقدار مخصوص، بل هي في ذاتها قوة قابلة لأيّة صورة و أيّ مقدار؛ فلها إمكان قبول مقادير و انقسامات غير متناهية و لو متعاقبة؛ و زمان الآخرة ليس من جنس زمان الدنيا حتى يكون محدودا متقدرا متناهيا و تكون ساعاته و أيّامه محصورة محدودة و يكون يومه كيوم زمان الدنيا قاصرا محدودا بساعات معدودة، بل كل يوم منها كخمسين ألف سنة من أيّام الدنيا؛ و هذا أيضاً على قدر فهمنا و المقياس المعقول عندنا، و إلّا كان أكثر و أوفر بمراتب لاتحصى.

و قال الحكيم السبزواري في تعليقته في هذا المقام ناظرا إلى قول المصنف في الأسنار: «و لك أن تجيب أنّ المقادير قد يزداد حجما و عددا من مادة واحدة» بهذه العبارة: «أي بالتخلخل إذ لا علاقة لها بمقدار. و التخلخل المقيقي ازدياد المقدار بدون ازدياد جوهر الأجزاء» انتهى كلامه.

و أمّا قوله: «و إنّ هذه الأرض غير محشورة» فناظر إلى جواب آخر أولى و أمّا قوله: «و إلى جواب آخر أولى و أدقّ من الجواب المذكور أوّلا، و هو ما ذكره في الأمنار بقوله: «و الجواب الحق بما مرّ من الأصول أن لا عبرة بخصوصية البدن و أنّ المعتبر في الشخص المحشور جسمية ما - أيّ جسمية كانت - و أنّ البدن الأخروي ينشأ من النفس بحسب صفاتها لا أنّ النفس تحدث من المادة بحسب هيئاتها و استعداداتها كما في الدنيا.

[ص ۲۷۲، س ۹ / ص ۳۲۳، س ۳]

قوله: «فيلزم التداخل المتسعيل»: و التداخل المستحيل في اصطلاح الحكماء

اجتماع حجمين و اتحادهما في أبعاد واحدة؛ فإدا كانا في داخل طبقات هذه الأجرام من غير تخلخل أو تكاثف فيها أو ازدياد حجمها لزم التداخل المستحمل.

[ص ۲۷۲، س ۱۰ / ص ۳۲۳، س ٤]

قوله: دفعع استحالته: لاستحالة الخلاء (أوّلا، و لعدم الموضع الخالي فيما بين طبقات الأجرام ثانيا، لأنّ الأجرام السماوية على الهيأة البطلميوسية مطبقة، وليست فيما بينها فرجة خالية.

[ص ۲۷۲، س ۱۰ / ص ۳۲۳، س ٤]

قوله: «ينافي قوله تعالى»: لأنَّ عـرض الجـنة و النـار كـعرض السـماوات و الأرض، فكيف يمكن كونهما في ما بين السماوات و الأرض؟

[ص ۲۷۲، س ۱۰ / ص ۳۲۳، س ٦]

قوله: «و الذين لم يدخلوا البيوت من أبوابها»: و لنعم ما قال في كتاب الأسفار في جواب هذا السؤال و حل هذا الإشكال: «إنّ عالم الآخرة عالم تام لا يخرج عنه شيء من جوهره، و ما هذا شأنه لا يكون في مكان».

أقول: لأنّ وجود المكان المناسب لهذا العالم من شرائط تماميته، و عدمه دليل على نقصانه؛ مع أنّه عالم تام من جميع جهاته.

ثم قال: «كما ليس لمجموع هذا العالم أيضاً مكان يمكن أن يقع إليه إشارة وضعية من خارجه أو داخله لإمكان الشيء ...».

ثم قال: «فقد اتضم أنّ ما يكون عالما تاما فطلب المكان له باطل» \_انتهى كلامه.

و الحاصل أنّ عالم الآخرة عالم تام، و التام ما له جميع ضرورياته و لوازمه؛ و مكان الشيء أمر خارج عن الشيء مع أنّه لازم له فلو طلب له مكان لكان ذلك طلبا لأمر خارج عنه مع أنّه من لوازمه و من لوازم تماميته، كما قال

نسخه اصل: انحلاء.

الحكيم السبزواري في تعليقته في هذا المقام بقوله: «فإنّ ما كان عالما تـاما كان جميم ضرورياته و لوازمه تستتم من نفسه» ـانتهى كلامه.

و قال المصنف أيضاً في كتاب الأسفار: «إنّ حجة الطالبين للمكان للجنة و النار مبنية على أنّ للجنة و النار مكانا من جنس أمكنة هذه الدنيا لكن أصل إثبات المكان على هذا الوجه للجنة و النار باطل» ـانتهى كلامه الشريف.

و أيضاً إنّها في باطن هذا العالم، و باطن الشيء نفس الشيء مع تحول في صورته، فليس أرض الآخرة و سعاؤها إلّا أرض الدنيا و سعاؤها لكن مع تبدل و تحول، كما قال تعالى: ﴿يوم تبدّلُ الأرضُ غيرَ الأرض﴾ و الغيرية إشارة إلى مغايرة الباطن الظاهر في عين العينية؛ و أيضاً الصور البهية المرغوبة العلّاة لأهل الجنة، و الصور الدنية المدحشة الموحشة المعذّبه لأهل النار، كلاهما مع أبعادهما و أشكالهما في سعة النفس و عالمها، و عالم النفس عالم وسيع فسيع جدا و لها عرض عريض فوق عرض السماوات و الأرض.

[ص ۲۷۲، س ۱۸ / ص ۳۲۳، س ۱٤]

قوله: دبالروح الحيواني: أي الروح البخاري المنتشر في مواضع القوى الصيوانية المنبعث عن القلب و هو الروح الحامل للحياة الحيوانية. و قد سبق أنّ للنفس مراتب ثلاث بعضها قبل بعض: أوليها النفس النباتية المنبعثة عن الكبد؛ و ثانيتها النفس الحيوانية المنبعثة عن القلب؛ و ثانيتها النفس الناطقة المعبّر المنبعثة عن الدماغ؛ فالنفس الحيوانية التي هي منشأ أفاعيل الحياة المعبّر عنها هنا بدالروح الحيواني» هو بالحقيقة أوّل منزل النفس الناطقة و محل تعلقها و مستوكرها بتعبير الشيخ في كتاب الإشارات. هذا هو على القول المشهور و رأي الجمهور؛ و لكن الحق عند المصنف البارع الفيلسوف العظيم: أنّ النفوس الثلاث كلها مراتب النفس و درجاتها و أنّ النفس في كل

۱. سوره ابراهیم، آیه ۲۸.

شخص إنساني نفس واحدة ذات مراتب مختلفة و درجات و مقامات متفاضلة.

[ص ۲۷۲، س ۱۹ / ص ۳۲۳، س ۱۵]

قوله: دفإذا انعرف»: مزاج الروح، جملة شرطية بلا جواب، أو لعل الجواب هو قوله: «و كاد أن يخرج ...» فالواو زائدة من قلم الناسخ أو المطبعة أو يقال: الجواب محذوف لكونه معلوما من سياق الكلام. و التقدير: فإذا انحرف مزاج الروح و كاد أن يخرج عن صلاحية تعلق النفس بالأعضاء التعلق الثانوي الذي بهذا التعلق يتعين الأعضاء تعينا منا، مات الشخص حينئذ؛ و إنما كان ذلك كذلك لأنّ تعلق النفس بالأعضاء -التعلق الثانوي -إنما كان بتوسط الروح الذي تعلق به أولا؛ فانحراف صزاجه عن الاعتدال يوجب خروجه عن صلاحية تعلق النفس بالأعضاء من جهته.

و إنّما جعل تعيّن الأعضاء و الأجزاء من جهة النفس، لأنّ القلب و الدماغ و الكبد و سائر الأعضاء إنّما كان على ما كان إذا فعل كل واحد فعله الخاص؛ و فعله الخاص منوط بالحياة السارية فيها من ناحية النفس.

و لولا النفس و عنايتها بتدبير البدن و استعمال كل عضو فيما هو صلاحه و خلق لأجله، لكان الكل في جهة التركيب على السواء، وكان تركيب البدن منها تركيب الشيء من أمور لا خاصية لها سوى التركيب، و لا اسم و لا رسم لها سوى كونها أجزاء؛ فقوله: «و بهذا يتعين الأجزاء» ناظر إلى هذا المطلب أي و بسبب تعلق النفس بالأعضاء بواسطة الروح يتعين الأعضاء و ممتاز بعضها عن بعض بكونه قلبا وكندا و دماغا و غيرها.

فإذا اجتمعت الأجزاء في يوم المعاد بعد خراب البدن و انحلال الأجزاء و تمت صورة البدن ثانيا و حصل الروح البخاري مرة أخرى، عاد تعلق النفس بهذا البدن و صار سببا لتعين الأجزاء و تمايزها أيضاً؛ فتعين الأجزاء بعد تعلق النفس محفوظ في الآخرة أيضاً على النحو الذي كان محفوظا في الدنيا

بسبب تعلق النفس بهذا البدن.

فهذا الكلام كان جواباً السؤال مقدر هو أنّه ما السبب لصيرورة الأجزاء المتلاشية بعد خراب البدن و انحلال التركيب ممتازة متعينة في الآخرة؟ و الجواب أنّ ذلك التعين و الامتياز بسبب تعلق النفس في الآخرة، كما

كان بسببه في الدنيا. و المراد بالروح في قوله: «عاد الروح كالمرة الأولى» هو النفس، و إطلاق الروح على النفس كثير في ألسِنة الناس. و الدليل على ذلك جعله مانعا عن

و قوله: «فالمعاد» هي النفس الباقية لنيل الجزاء.

حدوث نفس أخرى، إذ لابد من عود النفس و تعلقها بالأعضياء.

[ص ۲۷۳، س ۵ / ص ۲۲٤، س ۷]

قوله: وخصوصية العزاجه: أي في هذا العالم. فالمراد بيان سرر تعلق النفس بالبدن في هذا العالم، فإنّ تعلق النفس بالبدن بهذا النحو من التعلق من خصوصيات هذا العالم؛ فللبدن هاهنا سبق على النفس في الوجود بحصول الاستعدادات المتعاقبة و طي الدرجات المتفاضلة اللائقة للنفوس الثلاث و أمّا في النشأة الأخروية فليس هناك تعلق و ارتباط بهذا النحو أصلا، و لا للبدن سبق في الوجود على النفس بوجه من الوجوه؛ بل النفس هناك تنشأ البدن المناسب لها و قوتها المصورة للصور الملائمة لذاتها و صفاتها؛ فلها البدن المناسب لها و قوتها المصورة للصور الملائمة لذاتها و صفاتها؛ فلها هناك السبق في الوجود كما أشار مؤمياً إلى ذلك بقوله: «و ليس تعلقها به كتعلق الإنسان بخرابة عاش فيها ...» حتى يقال بأنّها تعلقت بالبدن ثانيا بعد خراب البدن و تركه و مهاجرتها إلى محل آخر ـ تعلق الإنسان بخرابة عاش فيها مدة ثم عاد إليها حفإنّ من قال بتعلق النفس بعد المفارقة عن البدن المتفاسد المنحل إلى الأجزاء بهذا البدن أيضاً و عودها إليه ثانيا، كمن قال بتعلق الإنسان بالخرابة التي عاش فيها مدة ما كانت معمورة و عوده إليها و بتعلق الإنسان بالخرابة التي عاش فيها مدة ما كانت معمورة و عوده إليها و

۱. نسخه اصل: جواب.

إلغه بها قاصر النظر إليها قاطع النظر عن المعمورات الأُخرى، و ليس الأُمر كذلك.

و الحاصل أنّ تعلق النفس بالبدن أمر طبيعي مسبوق باستعدادات و طيّ درجات بعضها فوق بعض إلى أن حازت رتبة التجرد الكامل و حان زمان الخروج عن هذا العالم و اتصال النفس بالعالم العلوي و المنزل الأصلي. و تعلقها بالبدن الأخروى الحاصل بإنشاء النفس لا بسبق الاستعدادات و الحركات، و هو أيضاً تعلق طبيعي مناسب للعالم الأخروي، غير أنّ البدن الدنيوي مُعِدّ لحصول النفس بدرجاتها، و البدن الأخروي حاصل بإنشاء النفس و خلاقيتها.

و هذا العلم النحرير قد جعل تعلق النفس بالبدن الأخروي على منهاح تعلقها بالبدن الدنيوي على السواء.

[ص ۲۷۳، س ۱۱ / ص ۲۲۶، س ۱۳]

قوله: وباعتدال مزاج ...»: فليس مجرد اجتماع الأجزاء في النشأة الأخروية العارية عن الحركات الطبيعية و الاستعدادات المتعاقبة صالحا لتعلق النفس بها ثانيا.

[ص ۲۷۳، س ۱۲ / ص ۳۲۶، س ۱۳]

قوله: «لجرم قريب الشبه بالسبع الشداد»: أي مـزاج مـتوسط بـين الأضـداد حاصل لجرم قريب الشبه بـ«السبع الشداد» و هذا الجرم هو الروح البخاري الحاصل من صفوة الأخلاط الذي هـو المـتعلق الأوّل و المـتعلق الصقيقي للنفس.

ثم لمّا كان قول الحكماء بتعلق النفس أيضاً بالأعضاء الكثيفة ـ التعلق الثانوي ـ خلاف التحقيق و المشرب الحكمي الذي قرّره المصنف من أنّ متعلق النفس هو أقرب الأجسام نسبة إلى النفس و أشبهها بالسبع الشداد، أجاب بأنّ معنى قولهم هذا ماذا، وأنّ هذا التعلق تعلق بالعرض، لأجل كون الأعضاء كالقشر الصائن للروح البخاري؛ إلى آخر ما قال. و هو كلام في غاية التحقيق و كالسيف الحديد القاطع لأصل شجرة الشبهات.

[ص ۲۷۳، س ۱۵ / ص ۳۲۶، س ۱٦]

قوله: «أو كشبكة لعمام الروح»: الشبكة ما يحتال و يصطاد به الصيران من حبل أو حلَقٍ من الحديد أو حفرة مسدودة الرأس مختبية المدخل و المخرج، يقع فيه و لايقدر على الخلاص و الخروج. و الحمام طائر معروف يمثل به طائر الروح؛ فقوله: «أو كشبكة» عطف على قوله: «كالقشر». و التعبير بدالشكبة» لأجل أنّ البدن و أعضاءه شبكة لاصطياد حمام الروح و احتباسه في دار الدنيا و مخالب الطبيعة؛ و لأنّ البدن المركب من العناصر بعد امتزاجها و حصول المزاح المناسب يستدعي فيضان النفس - كما مرّ سابقا - هذا؛ لكن التعبير بالشبكة ينافي الحدوث الجسماني و أوائل نشآت النفس و اتحادها بالبدن، حتى إذا وصل إلى مقام التجرد العقلي و الغناء التام عن البدن العنصري و استعمال قواه؛ فحينئذ كان البدن قشرا و غلافا و حمايا و شبكة.

[ص ۲۷٤، س ۳ / ص ۳۲۵، س ۳]

قوله: «ببدن آخر»: أي بدن حادث في الآخرة.

[ص ۲۷٤، س ٥ / ص ٣٢٥، س ٥]

قوله: دمع عدم بقاء الأجزاءه: لزوالها بالتحليل و التبديل.

[ص ۲۷٤، س ۷ / ص ۳۲۵، س ۷]

قوله: «و لم يظهر منه الفرق بين التناسخ و العشر»: إذ إن أعيدت الأجزاء بعينها و تعلقت بها النفس المفارقة فقط كان ذلك حشرا؛ و إن تعلقت بها نفس جديدة و النفس المفارقة معا أو إن حدث بدن جديد و تعلقت به النفس الجديدة مع النفس المفارقة كان تناسخا.

١. نسخه اصل: أعضائه.

و قوله: «ببدن آخر» كلام مجمل مردّد بين الوجوه المذكورة.

[ص ۲۷٤، س ۱۰ / ص ۳۲۵، س ۱۰]

قوله: «هو الشخص الأول»: أي المعاد باعتقاده هو الشخص الأوّل الحاصل من بدن مثل البدن الدنيوي بعينه و تعلقت به النفس المفارقة بعينها؛ و لذا قال بعد ذلك: «فإن حصل من هذا التعلق الشخص الأوّل كان حشرا».

[ص ۲۷٤، س ۱۶ / ص ۳۲۵، س ۱۵]

قوله: «مشكل»: إذ هو باعتقاده عود الشخص بدون عود بدنه بل عوده ببدن آخر مثله؛ ففي كلامه نوع من التهافت.

[ص ۲۷۶، س ۱۵ / ص ۳۲۵، س ۱۹

قوله: وغير الأوله: لأنّ التناسخ انتقال النفس إلى بدن غير البدن الأول. و هو أي الغزالي يقول بأنّ البدن الأخروي الصادث عين البدن الدنيوي بحكم المماثلة؛ و الحشر انتقالها إلى عينه بحكم المماثلة.

[ص ۲۷٤، س ۱٦ / ص ٣٢٥، س ١٦]

قوله: «نظره: بأنّ البدن المحشور يوم النشور \_ عينا كان للبدن الدنيوي الموجود في دار الغرور أو مثلا له أو مغايرا له من كل الوجوه \_ متى وجد تعلقت به نفس جديدة من واهب الصور لكل مادة مستعدة؛ فلو تعلقت به النفس المفارقة أيضاً كان تناسخا مستحيلا هو تعلق نفسين ببدن واحد، سواء كان الشخص المُعاد عين الشخص الأوّل أو غيره، كما صرّح بذلك المصنف \_ قدس سره \_ في قوله بعد ذلك: «و هذا بعينه وارد كلما تعلقت نفس ببدن آخر سواء كان المجموع عين الشخص الأوّل أو غيره».

[ص ۲۷٤، س ۱۷ / ص ۳۲۵، س ۱۷]

قوله: «ولايشارك له في شيء من الأجزاء»: وهذا منه أعجب، لتصريحه أزّلا بأنّ البدن الأخروي مماثل للبدن الدنيوي مشارك له في جميع أجزائه إلّا أنّه فرد آخر مماثل له عينه، و حكمه هنا بعدم المشاركة بينهما في شيء من الأجزاء.

[ص ۲۷۵، س ۱۲ / ص ۳۲۳، س ۱۱]

قوله: «أمر ضعيف الوجود»: و عندي: إنّ هذا الأمر الضعيف الرجود هو شبح البدن و مثاله و عكسه المنتقش في لوح ذات النفس و قالبه المثالي و صورته البرزخية الباقية مع النفس بحكم المصاحبة و الملازمة الدائمية في أيام الحياة. و له سننحية مع النفس بحكم التجرد عن المادة. و كونه عكسا و شبحا محضا إنّما هو بحكم المماثلة في الصورة؛ و ليس هذا ببعيد من قدرة النفس و سلطانها على حفظ ما شاهدته و أدركته من الصور في مدة مديدة و أحيانا في مدة حياتها الدنيوية، و لاسيما ما كان ملازما له مصاحبا إيّاه متّحدا معه في الوجود المادي.

و لمّا كان هذا الشبح آخر ما صاحبها من الدنيا و بقي عكسه و شبحه فيها، عبّر عنه في الحديث بـ«عَجب الذّنب» و لهذا أي و لأجل بقاء عكسه و شبحه مع النفس يظهر هذا الشخص بعد مماته أحيانا بهذا الشبح في المنام.

[ص ۲۷۵، س ۱۶ / ص ۳۲۳، س ۱۳]

قوله: «هو العقل الهيولاني»: لأنّها آخر منازل السلوك الجسماني من الدنيا و أوّل منازل السلوك الروحاني إلى الدار الأخرى، فلابد من بقائه في منازل السلوك، لأنّه أوّل مدارج الصعود أو لأنّه خيال بالفعل و عقل بالقوة.

[ص ۲۷۵، س ۱۶ / ص ۳۲۲، س ۱۳]

قوله: «و قيل بل الهيولي الأولي»: و قد قرّره الحيكم السبزواري في التعليقة أحسن التقرير و قال فيها: «و أمّا بقاؤها أمع النفس ـ كما ذكره المصنف في موضعين ـ فلأنّ بقاء العقل الهيولاني و هو جوهر النفس بـقاؤها مـعه» ـ انتهى؛ أي بقاء الهيولى مع العقل الهيولاني.

[ص ۲۷۵، س ۱۵ / ص ۳۲٦، س ۱٤]

قوله: ﴿ وقيل الأجزاء الأصلية »: فسَّرها الفيلسوف المحشَّى بالقوى كالخيال و

۱. نسخه اصل: بقائها.

التخيل و الحس المشترك قائلا بأنّه ليس المراد ظاهرها.

أقول: أمّا أوّلا فلأنّ المراد من الجزء الأصلي أو الغير الأصلي ما كان مادة من جنس مادة البدن كالقلب و الدماغ و غيرهما مما كانت حاملة للقوى المدركة و المحركة و محالا لها؛ و أمّا ثانيا فلأنّ القوى المذكورة إن كانت مجردة، فما كانت من أجزاء البدن -أصلية كانت أو غير أصلية -بل كانت من فروع النفس باقية ببقاء النفس منتقلة معها إلى منازلها و مواقفها على حسب درجاتها و مقاماتها؛ و إن كانت مادية منطبعة في عضو من أعضاء البدن كانت فاسدة بفساد البدن؛ فالأولى حملها على ظاهرها، شم إبطال القول ببقائها بأنّ الجزء المادي كائنا ما كان في معرض الفساد بعد مفارقة النفس و لا فرق في ذلك بين الأصلي و الغير الأصلي.

أو لعلّ مرادهم من الأجزاء الأصلية الباقية الجواهر الصغار الأولية التي تألفت منها الأجسام الجمادية أو النباتية أو الحيوانية أو الفلكية، سواء كانت غير متجزئة مسماة بـ«الجواهر الفردة»، أو متجزئة على ما هو رأي جماعة من الحكماء الأقدمين و طائفة من المتكلمين؛ أو لعلّهم أحاطوا علما بوجود الأجزاء الأتمية على ما ثبتت بالبراهين القطعية الحسية في العصر الحاضر من وجود الذرات الأتمية و اعتقاد العلماء المعاصرين من أعاظم المكتشفين بأن الذرات الأتمية هي الأصل الأول و العنصر الأصلي لجميع الجواهر الجسمانية؛ إلّا إنّهم لم يعثروا على اسمها الجديد و سائر خصوصياتها و المامكشوفة للمعاصرين.

[ص ۲۷۵، س ۱۵ / ص ۳۲۳، س ۱۵]

قوله: «هو النفس»: أي باعتبار جنبتها التعلقية و عنرانها النفسية -كما قرّره الحيكم السبزواري أيضاً - لا باعتبار جرهرها العقلي فإنّها بهذا الاعتبار ليست من العالم المادي بل من العالم الأعلى العقلي.

و إنَّما قال: «و عليها تنشأ النشأة» لأنّ مدار الثواب و العقاب و الإيمان و

الكفر و الطاعة و العصيان إنّما هو النفس من جهة تعلقها التدبيري بالبدن و تصرفاتها المتفننة فيه و ازدواجهما الطبيعي و وجهتها الدنيوية؛ و النفس بهذا الاعتبار صورة طبيعية للبدن، و الآخرة دار الصورة على ما قرره الحكيم السبزواري أيضاً؛ و قال في تعليقته على سفر النفس في هذا المقام ناظرا إلى قول المصنف: إنّها هو النفس، أي المرتبة الأولى منها، فيرجع إلى العقل الهيولاني، إذ لابد أن يراعى أمران في معناه: أحدهما البقاء و عدم الدثور و البلاء؛ و ثانيهما العجزية.

و فسرها المصنف في الأسنار بعد ذكر مقدمة طويلة بالقوة الضيالية بقوله: «فهذه القوة الحافظة لمثل المحسوسات الخارجية هي الباقية من الإنسان بعد خراب البدن فتصلح لأن تقوم عليها النشأة الآخرة، لأنها صورة الصور الدنيوية» إلى آخر ما أفاد.

[ص ۲۷۵، س ۱۷ / ص ۳۲۹، س ۱۵]

قوله: «هو جوهر فرد»: فسّره الحكيم السبزواري بالخيال و قال: «لأنّه جـوهر بسيط».

أقول: ولعل مرادهم من الجوهر الفرد الصورة المثالية و الشبح المقداري العاري عن المادة تحقيقا لمعنى الفردية وأنها هي الباقية في البرازخ و عليها تنشأ النشأة الآخرة؛ أو لعلّ مرادهم الأجزاء الصفار و الجواهر الفردة أو الذرات الأثمية على ما قرّرناه.

[ص ۲۷۵، س ۱۸ / ص ۳۲۳، س ۱۹]

قوله: «أعيان الجواهر الثابتة»: فسّرها الحكيم السبزواري في التـعليقة أحســن تفسير.

[ص ۲۷۹، س ۲ / ص ۴۲۷، س ۲]

قوله: دفالنفس إذا فارقت البدن: و لعمرى أنَّه غاية التحقيق الذي صدر عن

١. نسخة اصل: الذوات.

هذا الفيلسوف البارع العظيم خاتم الفلاسفة الإلهيين.

[ص ۲۷٦، س ۲ / ص ۳۲۷، س ۲]

قوله: دو حملت المتخيلة المدركة للصورء: فإنّ قراها الباطنة بأسرها مصاحبة للنفس لاتفارقها أبدا، فهي تحملها معها في الآخره.

[ص ۲۷۱، س ٤ / ص ۳۲۷، س ٤]

قوله: «بدنها الشخصي»: بل بدن غيرها ممن يراه في المنام.

[ص ٢٧٦، س ٤ / ص ٣٢٧، س ٤]

قوله: «بدنها الشخصي»: بل و بدن غيرها من الأحياء و الأموات.

[ص ۲۷٦، س ۸ / ص ۳۲۷، س ۸]

قوله: «و هي في موضع واحده: أي و تلك الحواس الموجودة في باطن ذات النفس موجودة كلها في موضع واحد خلافا للحواس الظاهرية الموجودة في المواضع المختلفة المتفرقة من البدن.

[ص ۲۷٦، س ۸ / ص ۳۲۷، س ۸]

قوله: «لأنّ النفس حاملها»: و النفس واحدة بسيطة ليست لها في ذاتها أجزاء و لا أعضناء.

[ص ۲۷۲، س ۹ / ص ۳۲۷، س ۱۰]

قوله: دو فارقت مع جميع ما يلزمهاه: أي و فارقت النفس البدن لا بانفرادها، بل فارقته مع جميع ما يلزمهاه: أي و فارقت النفرادها، بل فارقته مع جميع قراها مصاحبة لها ملازمة إيّاها. و هذا كلام صدر عن معدن التحقيق المغترف من بحر النبوة و الولاية. و لعمري لقد تفرد بذلك في العالم عظم الله أجره و شكّر الله سعيه كما شرح صدره.

[ص ۲۷۷، س ۱۱ / ص ۳۲۸، س ۱۵]

قوله: «الإشراق الثامن في أنّ العكمة ...»: الفرض من تحرير هذا الإشراق التعريض على القائلين بانحصار المعاد في المعاد الروحاني، المنكرين للمعاد الجسماني، كما قال الحكيم السبزواري ـ قدس سرد العالي ـ و

المستفاد من قوله: «و إنّ كل قوة من قوى العقل العملي ...» أنّ المبدأ الأصلى لجميع القوى المتصدية لجميع التحريكات سنوى الإمسناك و الهنضم و الجذب و الدفع التي هي أفاعيل النفس في مقام الطبع هو العقل العملي، كما أنّ المبدأ الأصلى لجميع القوى المتصدية لجميع الإدراكات ـ سوى الإدراكات الخمسة الظاهرية التي هي فعل النفس في مقام الحس ـ هو العقل السظرى؛ هذا؛ و لكنَّ الحق جعل مبادئ جميع التحريكات حتى ما هـو المنسوب إلى الطبع من قوى العقل العملي و فروعه أيضاً؛ إذ له السلطان على جميعها و الظهور في جميع المظاهر و التشأن بشئونها؛ و لذا لو اختلَّتْ أعمالها، قام بإصلاحها بالتجارب الطبيّة، إمّا بالأدوية النافعة أو ببعض الأعمال و الحركات المؤدية إلى دفع الاختلال و عود الصحة؛ و جعل جميع مبادئ الإدراكات حتى ما هو المنسوب إلى الحس من قوى العقل النظري و فروعه، إذ له السلطان على جميعها و التشؤّن بالشئون المختلفة و الظهور في جميع مظاهر الإدراكات المتفنّنة؛ و الكل في الحقيقة تحت أمره و سلطانه، فإنّه هو الآمر في الحقيقة بإبصار الشيء و استماعه و ذوقه و لمسه و شعه في الإنسان، و لذا لو كان إبصار شيء ضيارا أو منافرا للطبيعة نهاه المقل النظري عن إبصاره، و هكذا في البواقي.

#### [ص ۲۷۸، س ۳ / ص ۳۲۹، س ۱۰]

قوله: دو من تحقق هذا تيقُن بلزوم عود الكله: أي و من اعترف بأنّ لكل قوة من قوى النفس كمالا يخصبها و لذة تناسبها، و بلزوم نيل كل شيء إلى غايته و لزوم الجزاء لفعله و عمله، يتيقن بلزوم عود الكل أي عود نفسه بهجميع قواها المدركة و المحركة و بدنه الحامل إيّاها. هذا في الإنسان الصغير الذي هو العالم الصغير، و هكذا الأمر في الإنسان الكبير و هو العالم بأسره، فلا موجود في العالم الجسماني إلّا و هو متحرك في جوهره و لامتحرك إلّا و له غاية؛ فالعالم بأسره - من أفلاكه و عناصره و بسائطه و مركباته و مواليده

من الجماد و النبات و الحيوان - متحرك بالضرورة إلى غاية، و لكل غاية بحسبه.

و قد قرّر المصنف ـ قدس سره ـ لزوم عود جميع ما في العالم و حشره إلى الآخرة في سفر النفس، و أقام البرهان القاطم على ذلك.

[ص ۲۷۹، س ۸ / ص ۳۲۱، س۲]

قوله:«رضيت أنفسهم بالتقليد»: أي بقبولها لا بالتحقيق بل بصرف التقليد عن صاحب الشرائع و الأديان، و التصديق لقول الأنبياء الناطقين بالأنباء الإلهية؛ مع أنَّا مأمورون بالتحقيق مكلِّفون بدرك الأصول عن الأدلة العقلية. و كلام الشيخ في مبحث المعاد من إلهيات الشفاء ناص في الاكتفاء بالتقليد و العجز عن إقامة الدليل العقلى لوجود المحاذير و غموض المسألة. و الآيات المنتشابهة التي توجب التردد و تورث الاختلال في درك المقصود على الناظر في ظواهرها الغافل عن بواطنها؛ و منها في القرآن الكــــريم قــــوله تــعالى: ﴿ بلى قادرين على أن نبذَل أمثالكم و ننشئكم فيما لاتعلمون﴾ ` و أين هذا من قوله تعالى في جواب السائل القـائل: ﴿من يعيي العظام و هي رميم قل يحييها الذي أنشأها أوّل مرة و هو بكل خلق عليم﴾ ٢. فــإنّ حشر الأمثال غير حشر الأعيان. و الجواب المذكور في الآية صريح في حشر الأعيان، فالآيتان مختلفتان في أمر الحشر و بيان كيفيته، و خصوصا ما في الآية الأولى من الإيهام المستفاد من قوله: ﴿ و ننشئكم فيما لاتعلمون﴾ ٣ الموجب لمزيد الحيرة، فإنّ الموصول إمّا كناية عن الشكل و الصبورة، أو عن محل الحشر و الميعاد؛ هذا؛

و هاتان الآيتان و نظائرهما من المتشابهات مختلفتان بحسب جليل النظر العلمي و الفحص الفلسفي، إلاّ أنّهما متوافقتان بحسب النظر الدقيق؛ إذ

۱. سوره واقعه، آیه ۹۱ ۲. سوره یس، آیه ۷۹.

۲. سوره واقعة، آیه ۶۱

إحياء العظام حشرها بأعيانها، و إن كانت في الصقيقة أمثالها لا أعيانها لامتناع إعادة المعدوم بعينه، و إن كانت في العينية -مضافا إلى بقاء المادة المناسبة للصورة في جميع مواقف الصورة -حكم الناظر على الشيء المعاد بأنّه هو هو بعينه و إن كان مثله: نظير مماثلة الإنسان في أيام حياته من الصبا و الشباب و المشيب مع تقلباته و تحولاته في تلك الأيام جوهرا و عرضا باطنا و ظاهرا.

و المراد بالفردانية في الآية التجرد عن المادة، كما قال قدس سره.

و أمّا دلالة الآية الثانية على التجرد، فلأنّ معناها على ما استفاد المصنف أيضاً أنّ الإنسان المخلوق بدءاً هو مساكسان في عسالم الأرواح أي إنسسانا روحانيا فقط، فالمعاد هو أيضاً الإنسان الروحساني المسجرد المستفرد عسن المادة؛ هذا.

و لكني أقول: لعلّ المراد بالفردانية الوحدانية. و المعنى: كلَّ آتيه يوم القيامة منفردا عن غيره من أهله و عائلته و صحبه و أحبّائه و أصدقائه كما هو شأن المحكوم في إتيانه و انسياقه إلى الحاكم و إحضاره عند القاضي منفردا؛ و أيضاً لعل المراد من قوله: ﴿ كما بدأكم تعودون﴾ رضع الإعجاب و الاستغراب عن الإعادة بأنّه كما بدأكم و خلقكم أوّل مرة في الدنيا تعودون إليه، و إنّه قادر على الإعادة كما كان قادرا على الإبداء بل هي أهون عليه، لأنّ الإعادة أهون من الإيجاد ابتداءً.

[ص ۲۸۰، س ۱ / ص ۳۳۱، س ۱۵]

قوله: «وكذلك سؤال إبراهيم»: و أمره تعالى إيّاه بأخذ أربعة من الطير و قتلها و مزقها و خلط أجزائها بعضها ببعض و مزجها الرافع للامتيان، و جعل كل جزء من الأجزاء الممزوجة المخمرة على جبل، ثم ندائها بأسمائها و دعوتها و إحضارها بأعيانها و أشخاصها، و إتيان كل من تلك الطيور بعينه و بشخصه إليه حيّا، كما كان من قبل ذلك بلا تغيير و لا تبديل. و القصة

مذكورة بالتفصيل في كتب التفاسير؛ و هكذا قصة أصحاب الكهف و كلبهم و إمانتهم و مكتهم في الكهف مائة سنة موتى، ثم إحياؤهم بحيث لميشعر أحد منهم بذلك و ظنوا أنّهم كانوا أحياء في تلك العدة أيضا.

[ص ۲۸۰، س ۵ / ص ۲۳۲، س ۲]

قوله: دو التعقيق أنّ الأبدان الأخروية»: قـال الحكـيم السبزواري: «أي جـامعة للتجرد و التجسم».

أقول: فالتجرد لغلبة سلطان الروح و كون البدن - كما قبال المصنف - كظل لازم له أو كعكس و شبح يرى في مرآة، و التجسم باعتبار و جود المادة الأخروية التي هي أيضاً في غاية اللطافة بحيث يرى باطنه من ظاهره و خلفه من قدامه، كما روي عن الإمام الصادق عليه السلام في جواب سؤال الهشام، و قد كان بيده عليه السلام تفاحة يقلبها: هل توجد هذه في الآخرة؟: «نعم و تفاحات أخرى ليس لها نظير في الدنيا و هي في اللطافة بحيث يرى باطنها من ظاهرها و خلفها من قدامها لايحجب طرف منها طرفا آخر».

[ص ۲۸۰، س ۵ / ص ۳۳۲، س ۲]

قوله: دمسلوب عنها كثير من لوازم هذه الأبدان ه: كالعجم و الفلظة و الصلابة و التحديث و التحديث و التحديث و سبق الاستعداد و الحاصل أنّ عالم الآخرة عالم تام لاينقص منه شيء مما في هذا العالم و من جملتها المادة و لكن المادة المناسبة له الحادثة بإنشاء النفس.

و قال في الأسفاد: «إنّ البدن الأخروي يحدث بإنشاء النفس، فإذا كان كذلك كان تابعا لها مناسبا لها في اللطافة و الصفاء و البراءة من أوصاف الأبدان الدنيوية».

[ص ۲۸۰، س ۷ / ص ۳۳۲، س ٤]

قوله: «كضوء واقع على الجدار»: فإنّ السلطان للبدن بحسب الظاهر و إن كان الأمر على خلاف الظاهر؛ وكان ضوء البدن لأجل ضوء الروح و تحركه لأجل تحريكه، كما قال المولوي المعنوى نظير ذلك في حق الموجود الإمكاني القائم وجوده بوجود الله المتحرك بحوله و قوته:

حمله مان از باد باشد دمیدم جان فدای آن که ناپیداست باد ما همه شيران ولي شير علم حمله مان از باد و ناپیداست باد

[ص ۲۸۰، س ۸ / ص ۲۳۲، س ۵]

قوله: دشبه هذه الأخبار»: أي الأخبار الواردة في تجرد الروح تارة و تجسمه أخرى.

و أنا أقول: تالله هي أي النفس آية الله العظمي و مَثَكُه الأُعلَى في أُمـور شتى، فهي لا محالة طالبة للقائه:

منها كون البدن صورتَها ككون العالم صورةَ الحق؛ و منها كون البدن الحامل إيّاها مشتملا على جميع ما في العالم من جواهره و أعراضه، كما قال الإمام عليه السلام مخاطبا للإنسان:

أتـزعم أنك جرم صبغير و فيك انطوى العالم الأكبر

و ذلك ككون العالم مشتملا على جميع مظاهر الله و صوره القدرية:

و منها خلقها و إنشاؤها للصور العقلية و الوهمية و الخيالية و الحسية أيضاً، على رأى الفيلسوف الأعظم كإنشاء الحق للصور العقلية الطولية و العرضية و المُثل المُعلِّقة و الأجسام و الأجرام.

و منها كون حصول الصور بنفس إنشائها كحصول الصور العقلية بنفس إنشاء الحق و إيجاده؛ و من خواص تلك الصور المنشأة كونها منشأ لظهور آثارها في النفس من الخوف أو الحب أو العشق و نظائرها، و في البدن من الصحة أو المرض أو بعض الحركات و الأعمال المسادرة عن الإنسان لأجل بعض التصورات.

و منها جامعيتها لجميع الشئون بحيث لايشغلها شأن عن شأن، فيعقل

حين ما يتخيل و يتخيل حين ما يعقل و يتوهم حين ما يتفكر، و يفعل مع ذلك كله أفاعيل الحياة و يقوم بوظائفها من الإمساك و الجذب و الهضم و الدفع و سائر الوظائف و يبصر و يسمع و يشم و يذوق و يلمس حين ما يتصور و يعقل و يتفكر، نظير جامعية الحق لجميع الشئون بحيث لا يشغله شأن عن شأن، ولا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السماوات و الأرض، و لايخرج شيء عن حيطة علمه و قدرته و سلطانه.

و منها تقدسها عن التشبيه والتنزيه كتقدس الحق المتعال عن التشبيه و التنزيه، لأنّها لا روحانية صرفة و لا جسمانية محضة، كما أنّ الحق لا داخل في الأشياء و لا خارج عنها و لا ممازج لها و لا مزائل إيّاها؛ فهي مرآة الحق و مثاله الأعلى، كما ورد في الحديث: إنّ الله تعالى خلق الإنسان على مثال صورته.

و منها اتفاق المحققين على تجردها في ذاتها و جوهرها و بقائها بعد فناء البدن ببقاء الله. فوجب عودها بجميع شئونها و قواها و رجوعها إلى مبدعها و بارئها.

[ص ۲۸۱، س ٤ / ص ٣٣٣، س ٤]

قوله:«دردور»: موضع من البحر يدور فيه الماء على نفسه و ينحدر إلى أسفل و غوره و لا يدري أين يذهب، و هو بالفارسية «گِرداب».

قوله: «إنّ النفس إذا سلكت من السفل علوا» أي كانت في السلوك العلمي و العملي إلى المقام الشامخ العلوي و هو مقام الكاملين الواصلين، و لكن لم تبلغ إلى ذلك المقام بل نالت منهما شيئا و بقيت الباقية ففارقت الدنيا، فبقيت في البرزخ أي العالم المتوسط بين العالم العقلى.

و ظاهر هذه العبارة و بعض الكلمات المأثورة عن بعض الأعلام و عن أئمة الإسلام في أحوال الناس في القيامة أنّ للإنسان بعد الموت أيضاً مجالا للسعي و الطلب و خلع أكسية التعلقات الدنيوية و بقايا آثارها و لبس ألبسة السعادة الأخروية على قدر مراتب الأشخاص؛ وقد ورد في حق بعض العصاة تعذيبهم في البرزغ نوعا من العذاب تطهيرا إيّاهم عن الأدناس الراسخة فيهم في دار الدنيا بالاكتساب و تذكية عن بعض التعلقات الباقية فيهم من الصور الدنيوية. راجع إلى تعليقة الحكيم السبزواري في هذا المقام.

و التعبير بـ«الاشتداد في السلوك» في حق النفوس المشعوفة بالزخارف الدنيوية مشعر أيضاً بإمكان الفلاح و النجاة لهم بالكد و الجهد و التعب و احتمال المشقة.

# الشاهد الثاني في أحوال الأخرة بوجه تفصيلى

[ص ۲۸۱، س ۱۶ / ص ۳۳۶، س ٦]

قوله: ولأنّه أمر طبيعي،: أي هذا في العوت الطبيعي العارض عند بلوغ النفس غاية مناها، أوحداً مقدوراً منها في الدنيا، أو عند استيفاء ما لها فيه الحاجة إلى البدن و إعراضها عن عالم الدنيا و موطن الحواس و إقبالها على الله و ملكوته؛ لا الموت الاخترامي العارض لبعض الأسباب العائقة كالقتل و الفتك و الحرق و الغرق و الأمراض المهلكة و سقط الجنين بمرض أو حيلة و أمثال ذلك.

## [ص ۲۸۱، س ۱۵ / ص ۳۳۶، س ۸]

قوله: •و بين ما هو غيركه: أي البدن العنصري الذي هو قشر و غلاف و ليس هو إلّا الهيكل الصوري و القالب الجسماني الذي هو غيرك، لأنّ الإنسان إنسان بنفسه لا ببدنه، كما حكي عن سقراط المكيم أنّه حين سأل عنه بعض تلاميذه في السجن ـو قد برزت آثار الموت في بشرته من شرب الشوكران ـفي أي موضع ندفنك؟ قال: «إن وجدتموني فادفنوني في أي موضع تريدون» إشعارا بأنّي لست أنا أنا بهذا البدن العنصري، و إنّما أنا أنا بنفسي

و لها مقام معلوم ليس بمشهد الناظرين.

[ص ۲۸۱، س ۱۹ / ص ۳۳۶، س ۸

قوله: «و غير صفاتك اللازمة»: أي الصفات اللازمة لنفسك بما هي نفس من التجرد في ذاتها و التعقل و التخيل، بل الإحساس عند المصنف ـ قدس سره العالي ـ فإنّه أيضاً بإنشاء النفس في ذاتها صورة مماثلة للصورة المصسوسة في الخارج. و تلك الصفات اللازمة لازمة للنفس في أي موطن كانت؛ و لذا حكم المصنف ببقاء قواها بأسرها معها في الآخرة لأنّها بأسرها مظاهرها و منازلها و لاسبما المصورة.

[ص ۲۸۲، س ۷ / ص ۳۳۵، س ۷]

قوله: ومثال ذلك الكلام: قال الفيلسوف المحشّي: «ما أطبق المثال للممثل له إذ الإنسان الكامل كلمة» إلى آخر ما قال. و لقد أحسن و أجاد قدس سره العالى.

[ص ۲۸۲، س ۷ / ص ۳۳۵، س ۷]

قوله: دفإن له حياة امتدادية تنفسية ه: فإنّ خروج النفس عن فضاء الغم و في خلال الأضراس إلى الهواء المجاور للمتكلم الفاصل بينه و بين السامع هو الامتداد التنفسي؛ و كونه بمنزلة الطبيعة النباتية لأجل كونه رشدا و بلوغا إلى مرتبة الكلام اللفظي المؤلّف من الحروف و الأصوات المشكّلة له، كالطبيعة النباتية التي هي مبدأ الرشد و النماء و بلوغ المولود إلى كمال رشده الجسماني.

[ص ۲۸۲، س ۸ / ص ۳۳۵، س ۸]

قوله: «بمنزلة الحيوانية» أن لأنّ ظهور الصوت و التلفظ إنّما هما من الأعمال البدنية التي مبدأها القوة الحيوانية التي شأنها التحريك و الإحساس.

١. نسخه اصل: بمنزلة الحياة الحيوانية.

[ص ۲۸۲، س ۸ / ص ۳۳۵، س ۸]

قوله: «بمنزلة الإنسانية»: لأنّها عبارة عن الإدراك و الفهم اللذينِ هما شأن النفس الناطقة؛ فلو كانت تلك الألفاظ دالة على المعاني الحكمية و المسائل الكلية العقلية و المعارف الإلهية، أو المواعظ و الحكم الناصحة، كانت مشتملة على الحداة القدسعة الإلهية إرشادا للقلوب إلى السعادة الحقيقية.

[ص ۲۸۲، س ۱۰ / ص ۳۳۵، س ۱۰]

قوله: ﴿ وَنَيَاهُ ؛ بِمِنْزِلَةُ الْعَطْفُ الْتَفْسِيرِي إِذْ دِنْيَاهُ جُوفُ الْمِتْكُلُمِ.

[ص ۲۸۲، س ۱۰ / ص ۳۳۵، س ۱۰]

قوله: «دخل إلى باطن السامع»: أي دخل بمدلوله. و معناه مع إسقاط الحروف و الألفاظ و الأصوات التي هي بمنزلة القشر و هي كالبدن للإنسان.

[ص ۲۸۳، س ۵ / ص ۳۳۳، س ۸]

قوله: «فكذلك الإنسان»: إذ له أيضاً حيوانات أربعة فقد انطبق الممثل للمثال. [ص ٢٨٣، س ٦/ ص ٢٣٦، س ٩]

قوله: «إن كان من أهلها»: و ذلك بأن كان في الدنيا في طريق الاستكمال و تحصيل الكمال العلمي و العملي و إن كان ناقصا في كليهما أو في أحدهما؛ فله في الآخرة نصيب من السعادة و الحياة الأخروية على قدر مرتبته من الكمال و سعيه و جدّه؛ و أمّا إن كان من الغافلين أو المعرضين عن الحق المتوغّلين في العصيان و الطغيان و المناهي و الملاهي، فليست له من الحياتين الأخرويتين نصيب، بل مات و احترق بنار الغضب و السخط و العرمان.

[ص ۲۸۳، س ۹ / ص ۳۳۱، س ۱۲]

قوله: دو معلوم أنّ للجسد وجوداه: فليس معدوما و لا زائلا بالكلية بعد مفارقة النفس، و إنّما المعدوم الزائل هو العلاقة بسبب المفارقة.

[ص ۲۸۳، س ۱۰ / ص ۳۳۱، س ۱۳]

قوله: «والقالب تكونا»: اي وللبدن الذي هو قالب النفس. و التعبير بالقالب تعبير لطيف ظريف جدا، إذ القالب للشيء هو الموضع المناسب المشابه المساوي للشيء الموضوع فيه المنطبق عليه المطابق له في شكله و حجمه و مقداره و أبعاده بحيث لايزيد عليه و لاينقص عنه؛ و هكذا كل بدن قالب لنفس خاص به مناسب لها بحيث كان بينهما اتحاد في الوجود في هذه المناسبة. و المراد ب«القلب» هنا النفس أو العقل في مراتبه الأولية لا العضو الصنوبري.

و التعبير بـ«القلب» لرعاية المناسبة و التشابه اللفظي بين القالب و القلب. [ص ٢٨٣، س ١٣ / ص ٣٣٦، س ١٥]

قوله: «مقدار تكونهما التدريجي»: إذ لهما في كل آن و لحظة بحكم الحركة الجوهرية صورة جديدة حادثة بعد زوال خصوصية الصورة السابقة و اختفائها في قبر التكوين بزوال النقصان و تبدله بالكمال، فكانها تموت في كل آن صورة و تحيى بعدها صورة أخرى؛ فالمراد بـ«المقدار» معناه المتعارف. و لا حاجة إلى توجيهات الحكيم السبزواري و تأويلاته في هذا المقام. و «ما» في قوله: «و هي مقبرة ما في علم الله» موصولة. و قوله: «من صور الأكوان الحادثة» بيان لـ«ما».

[ص ۲۸۳، س ۱۶ / ص ۲۳۳، س ۱۹]

قوله: «سابقا»: أي في العلم الإجمالي الذاتي الأزلي السابق على وجودها.

[ص ۲۸۳، س ۱۶ / ص ۲۳۳، س ۱٦]

قوله: «و لاحقا»: أي في العلم التفصيلي اللاحق لوجودها إذ حدوث كل صورة لاحقة و زوال كل صبورة سبابقة مبعلوم له تبعالى مشبهود له فني عبلمه الإحاطي الإجمالي و التفصيلي.

و الظاهر أنّ قوله: «ورودها في مقابر هذه الدنيا» و قوله: «و بسعد

صدورها عنها» بضم لفظ «بعد» كالاهما مرفوعان بسبب صيغة اسم المفعول المذكور بقوله: «الموجودة» بعنوان النيابة عن الفاعل؛ و المعنى أنّ ورودها في مقابر الدنيا و صدورها عنها بعد كالاهما معلومان له تعالى موجودان في علمه السابق و اللاحق؛ أو يقال التقدير: «قبل ورودها في مقابر هذه الدنيا و بعد صدورها عنها» فسقط لفظ «قبل» من العبارة سهوا من الناسخ أو المطبعة؛ و على أيّ حال فقوله: «فقير الحياة الجسدانية» مبتداً، و قوله: «هو تكونهما التدريجي» خبره. و قوله: «في دار الدنيا» ظرف لقوله: «مقدار» متكونهما و تقلبهما». و قال الحكيم السبزواري في التعليقة: إنّ قوله: «مقدار» مفعول فيه بتقدير «في» و لفظ «في دار الدنيا» خبر المبتدأ قبائلا إنّ قدر الحركة هو الزمان و الزمان ليس قبرا.

أقول: لا حاجة إلى تلك التكلفات و التأويلات، بل الأولى ما قلناه؛ لأنّ العبارة صريحة في أنّ قوله: «هو مقدار تكونهما التدريجي» خبر المبتدأ خصوصا بالوجه الذي قرّرناه، و كون المقدار باعتبار إضافته إلى التكوّن قبرا مما لا محذور فيه، لأنّ المقصود نفس التكون و التقلب التدريجيين الواقعين في الأزمنة المتعاقبة، لانفس الأزمنة.

[ص ۲۸۳، س ۱٦ / ص ۲۳۳، س ۱۸]

قوله: «فأشير إلى هذه القبلية»: أي قبلية ورود الصور الموجودة في علم الله تعالى.

[ص ۲۸۳، س ۱۷ / ص ۳۳۷، س ۱]

قوله: «وإلى هذه البعدية»: أي بعدية صدورها عن مقابر الدنيا إلى مفاوز الآخرة.

[ص ۲۸٤، س ۱ / ص ۳۳۷، س ۵]

قوله: ودائرة العرش»: ما أحسن و ألطف تشبيه عالم الوجود بشراشره بدائرة لها محيط و مركز و قوسا النزول و الصعود و جعل محيطها الذي هو محل

العقول و النفوس الكلية القدسية. و أقرب العوالم بالواجب الوجود و حضرة المعبود مأوى القلوب و الأرواح؛ إذ المراد هنا بـ «القلوب» الجواهر المجردة، و جعل نقطة العرش التي هي نقطة مركز الدائرة؛ و أبعد العوالم عن حضرة الواجب العظيم شأنه مسكن الطبائم و الأجساد.

و قوله: «لتلك الأرواح و القلوب العرشية» مفعول لقوله: «أمر» و اللام للصلة. و قوله: «قابلية» فاعل قوله: «يقبل» و قوله: «و استعدادهما» عطف على قوله: «قابلية». و قوله: «شطرا من الأزمنة» منصوب على الظرفية بتقدير «في». و قوله: «هذا القلوب و الأرواح» مفعول لقوله: «تقبل». و المراد بـ «الحياة» في قوله: «و الملاقات للحياة الحكمية العقلية» و بتعبير المصنف الحناة الأخروبة الفاضلة.

[ص ۲۸۶، س ۱۰ / ص ۲۳۳، س ۱۵]

قوله: دلباس الجوع»: أي الجوع لطعام العلوم و الحكم و طعام اللقاء و الوصىال للعقول و الأرواح الفاضلة الكاملة.

[ص ۲۸۶، س ۱۰ / ص ۳۳۷، س ۱۵]

قوله: «و الخوف»: أي الخوف عن كل شيء لما فيه من العجز و القصور عن المقابلة و المقاومة للشيء المخوف عنه و الذب عن نفسه، إذ من لم يخف الله أخافه الله من كل شيء، و من خاف الله آمَنُه من كل شيء.

[من ۲۸۶، س ۱۰ / ص ۳۳۷، س ۱۵]

قوله: «مع أثقالها و أوزارها»: أي مع ما كسبت بأيديها من الأوصناف الرذيلة و الملكات الردية.

[ص ۲۸۶، س ۱۶ / ص ۲۳۸، س ٤

قوله: «فظهر أنّ الموت»: أي فقد ظهر مما بيّناه من أوّل الإشراق الثاني إلى هنا و خصوصا من قولنا: «فكذلك الإنسان إذا مات و ارتحل عن هذا العالم فقد بقيت له حياتان» إلى قولنا: «كما للقلب إنّ الموت وارد على الأوصاف» أي على التعلق و الارتباط بين الروح و الجسد و الارتباطات و الاتصالات الواقعة فيما بين الأعضاء؛ أو هو رفض الأوصاف و الأحوال الخاصة بالبدن المتالي العنصري الدنيوي و تبديلها بالأوصاف و الأحوال الخاصة بالبدن المثالي الأخروي، فليس الموت إعداما و رفعا للذوات، لبقاء الذوات في جميع النشآت و التحولات و ما وجد لايعدم أصلا.

[ص ۲۸۶، س ۱٦ / ص ۳۳۸، س ٥]

قوله: «بعضها عرشية»: إذ هــي مشـــهد القــدس و مأوى الأنس بـــالكاملين الواصلين الفائزين باللقاء الفانين في بحر الوحدة المسـتشرقين فـي عـين الفناء بشعاع نور الأحدية و ذلك هو الفوز العظيم.

[ص ۲۸۶، س ۱۷ / ص ۳۳۸، س ٦]

قوله: «إمّا روضات من الجنان»: لأنّ أهدافهم من الطاعات و العبادات في الواقع رياض الجنان و مصاحبة الغلمان و معانقة المعرر في القصور و إن كانت بحسب الظاهر امتثال أمر الرحمن؛ فهم و الفرقة العاصية الطاغية كلاهما سيّان في أنّ مقابرهما فرشية جسمانية أخروية؛ مع الفرق بينهما في أنّ إحدى المقبرتين روضة من رياض الجنان، و الأخرى حفرة من حفر النيران. و كون العود كالبدء المستفاد من الآية الكريمة إشارة إلى ما قرّره من أنّ المقبور في القبور الفرشية بعد مفارقة النفوس عن الأبدان الدنيوية هي أيضاً الأبدان بأعيانها على الوجه الذي قرّره و حققه في مبحث المعاد ـ إلا أنّ بعض تلك القبور روضة من رياض الجنان و بعضها حفرة من حفر أنّ بعض الأبلدان العبراد و تاركي الدنيا لكن لا للمولى، بل للعقبى و نيل إن كانوا من الزُمّاد العبر و شرب الشراب الطهور.

و المراد بـ«الجوهر الفرد» الجـوهر العـقلي، إذ هـو الصـادر الأوّل عـند الجمهور و توصيفه بالفرد لتجرده التام و فردانـيته الكـاملة و بسـاطته و براءته عن جميع التراكيب سوى التركيب عن الماهية و الوجود الشامل لما سوى الواجب ـ جلّ شأنه ـ و إن كانت العقول عند حكماء الإشـراق إنّـيات محضة و وجودات صرفة مندكة الماهيات بسبب القرب التام؛ و كـان ذلك أيضاً من شواهد الفردية. و قوله تعالى: ﴿ كما بدأكم تعودون﴾ ` كالآية الكريمة المذكورة قبلا في الدلالة على ما دلّت هي عليه.

[ص ۲۸۵، س ۳ / ص ۳۳۸، س ۱۲]

قوله: «من جواهر متعددة»: و هي العناصر الأربعة البسيطة المشهورة عند الجمهور أو الهيولى و الصورتان الجسمية و النوعية. و العناصر الأولية عند المعاصرين إثنان و سبعون عنصرا.

[ص ۲۸۵، س ٤ / ص ۲۳۸، س ۱٤]

قوله: دأمر زمانيه: لكونها متدرجة الوجود بحكم الصركة الجوهرية غير متخللة بالثبات و السكون في آن و لحظة دون الوصول إلى الغاية القصوى، و لذا لايبقى هي مع أعراضها زمانين.

[ص ۲۸۵، س ٦ / ص ۳۳۸، س ١٦]

قوله: «إلى عالمه»: فالجوهر الجسماني و هو العنصر البسيط إلى العناصر الكلية، و الجوهر الروحاني إلى عالم النفوس أو العقول.

[ص ۲۸۵، س ۷ / ص ۳۳۹، س ۱]

قوله: «و العرض قائم بغيره»: فالعرض الجسماني قائم بالجوهر الجسماني، كما أنّ العرض الروحاني قائم بالجوهر الروحاني؛ فهو أي العرض الجسماني ثابت في الجوهر الجسماني الذي مسيره إلى العالم الجسماني باق معه حيث ما كان؛ فلايجوز له الانتقال من موضع الدنيا إلى موضع الآخرة.

و قوله: «و كيف و الأعراض المحسوسة ...» دليل آخر لعدم انتقالها إلى

۱. سوره أعراف، آیه ۲۹.

عالم آخر بأنَّها تابعة للجوهر مستحيلة مع استحالته.

[ص ۲۸۵، س ۱۳ / ص ۳۳۹، س ۸]

قوله: دلكانت للحركة حركة ه: إذ الارتحال و الانتقال حركة.

[ص ۲۸۵، س ۱۳ / ص ۳۳۹، س ۸]

قوله: دو للموت موته: إذ التدرج موت النشأة و الصورة السابقتين لحصول النشأة و الصورة اللاحقتين، ثم موت اللاحقتين أيضاً لحصول اللاحقتين الأخريين، و هكذا حتى تغنى و تموت النشآت و الصور كلها و تبلغ إلى نشأة الثبات و القرار؛ فلو كان له انتقال و ارتحال إلى عالم الثبات لوجب أن يموت أولا حتى يرتحل و ينتقل إلى عالم الآخرة كما هو شأن كل أمر يرتحل من هذا العالم إلى عالم الآخرة فكان للموت موت.

[ص ۲۸۵، س ۱۳ / ص ۳۳۹، س ۸]

قوله: وفيلزم أن يكون الديمومه زوالاه: أي إذا ارتــمل الأمــر التـدريجي إلى الآخرة التي هي دار الثبات و البقاء و الديمومة؛ فيلزم أن تكون الديمومة التي هي شأن الآخرة زوالا، إذ الحركة و الارتحال تجدد الشيء و زواله آنا فآناً؛ و أن تنقلب الآخرة دنيا بوجود ما شأنه الوجود في الدنيا فيها، و تنقلب الحياة موتا بوقوع الأمر المائت فيها؛ إذ الآخرة دار الحياة و الحركة، و التدرج موت بعد موت؛ و أن تنقلب الحقيقة و هي عالم الآخرة و يوم تبلى السرائر بطلانا، و هو اكتساء الشيء بكسوة عالم الزوال و البطلان و الفساد؛ إذ الدنيا دار الاختفاء و الاختباء و الكمون و استتار الباطن تحت غشاء الظاهر، و الآخرة دار الباطن، و الباطن حقيقة الشيء، و الظاهر صورته، و الصورة في معرض البطلان و هي حجاب الباطن.

[ص ۲۸۵، س ۱۵ / ص ۳۳۹، س ۱۰]

قوله: دو لا ينتظم مع هذا العالم في سلك واحده: فسلا يكونان ممتزجين و لا متداخلين و لا منطبقين و لا متصلين اتصال الأمرين المتقدّرين؛ فليس أحدهما في عرض الآخر و لاأحدهما من الآخر في جهة واحدة أو في اتصال واحد زماني أو مكاني كاتصال الليل بالنهار و بالعكس، أو مكاني كاتصال جسم بجسم آخر في طوله أو عرضه، أو كاتصال الأجزاء المتشابهة أو المتخالفة بعضها ببعض.

[ص ۲۸٦، س ۱ / ص ۲۳۹، س ۱۵]

قوله: «و بقي الجواهر المفردة»: قال الحكيم السبزواري: «أي الجواهر الفير المركبة من الهيولى و الصورة، أو الغير المركبة مع أعراض هذه الدنيا. و هذه الجواهر هي النفس و قواها و الصورة المثالية من البدن».

أقول: فسليس المراد بالتركيب في قوله: «ركّب الجسم ...» التركيب الاختلاطي الامتزاجي كما هو شأن الجسم الدنيوي العاصل من اختلاط العناصر و امتزاجها المعِدّ لحدوث النفس بمراتبها؛ و لا المراد من الجسم الجسم المؤلِّف من الهيولي و الصورة الجوهرية الامتدادية القابلة للفصل والوصل على ما سبق منه قدس سيره من أنّ الجسم الأخروى ليس كالجسم الدنيوى المسبوق وجوده بالقوة و الاستعداد الحادث قبل حدوث النفس و تعلقها بالبدن، بل هو جسم حاصل بإنشاء النفس على عكس حال الجسم الدنيوي ـبل المراد من التركيب هنا إيجاد الشيء و إعادته على هيأة كان عليها في الدنيا، مع الفرق بينهما في أنّ الجسم الدنيوي مركب من الهيولي و الصورة و من الأعراض المقارنة له و قـابل للكـون و الفسـاد و الاتصال و الانفصال و الاضمحلال و الفعل و الانفعال سابق الوجود على وجود النفس؛ و الجسم الأخروي عري بريء عن الكون و الحدوث و سائر الأوصاف الجسمانية الدنيوية، حاصل بإنشاء النفس و إبداعها و خلقها و تصويرها. فالتعبير بـ «التركيب» و «العود» لمجرد التقريب إلى الأذهان و تجسّم الأحوال الأخروية على النحو المعهود المأنوس للأفهام؛ و إلّا فأين الآخرة من الدنيا و اللطيف من الكثيف، و أين الباطن من الظاهر، و أين الباقي

من الزائل الدأثر.

و قش و اعتبر جميع شئون الآخرة و أوصافها و أحكامها على وزان الزمان الأخروي و مغايرته مع زمان الدنيا المستفادة من قوله تعالى: ﴿وإنّ يوما عند ربّك كألف سنة مما تَعدون﴾ ` فإنّ اليوم الواحد من أيام الدنيا إثنا عشر ساعات أو أقل أو أكثر على اختلاف طول النهار و قصره في الربيع و الخريف و الصيف و الشتاء؛ و اليوم الواحد من أيام الآخرة كألف سنة مما تعدون أي بحسب السنين المعهودة عندكم، و إلّا فلعلها أكثر منها بكثير بحيث لاتقدرون على إحصائها؛ ففي الإتيان بحرف التشبيه إيماء إلى ذلك.

و هذه الآية أقرى شاهد على المغايرة التامة ما بين الدنيا و الآخرة و سعتها و إحاطتها، و أنّ الدنيا من الآخرة كالقطرة من البحر من حيث الصورة، أو كالمركز من المحيط من حيث الإحاطة.

حيث الإحاطة.

[من ۲۸۲، س ۱ / ص ۳۳۹، س ۱۵]

قوله: «اضمحلت الهيئات»: أي الأشكال و الأوضياع.

[ص ۲۸٦، س ۱ / ص ۳۳۹، س ۱۵]

قوله: وو الأعراض من كالكم و الكيف و الوضع و الأين و الفعل و الانفعال و غير ذلك.

[ص ۲۸٦، س ۱۸ / ص ۳٤٠، س ۱۲]

قوله: «شيء من الهيئات البدنية»: لأنّها تابعة للبدن خاصة به باقية ببقائه ذائلة بزواله، ولكن تصحبها الهيئات النفسانية و أوصافها الخاصة بها.

[من ۲۸٦، س ۱۹ / ص ۳٤٠، س ۱۳]

قوله: «بقوتها الوهمية»: الباقية مع النفس كما منّ سابقاً.

۱. سوره حج، آیه ۴۷.

[ص ۲۸۲، س ۱۹ / ص ۳٤۰، س ۱۶]

قوله: «عين الإنسان»: بدل لقوله: «ذاتها» و المراد العينية في الصورة كعينية الصورة المردة المرئية في المنام العارية عن المادة لصاحبها. و شيئية الشيء بصورته لا بمادته.

[ص ۲۸۷، س ۱ / ص ۳٤۰، س ۱۵]

قوله: وكماكان في الرؤياه: و للإنسان في الرؤيا حس و شهود باطنيان، يدرك بهما الأمور و يحس بها و يشاهدها فيلتذّبها و يبتهج أو يتأذّي و يتنفّر. و هذا الحس و الشهود -الباطنيان -موجودان للنفس أيضاً بعد المفارقة بالموت؛ إذ لا فرق بين النوم و الموت إلّا بأنّ قطع التعلق في النوم عبارة عن توجه النفس إلى عالمها و اتصالها بالعالم العلوي و انصرافها عن هذا العالم بعض الانصراف المستلزم لرفض بعض تدابيرها في البدن؛ و في الموت عبارة عن انصرافها عن هذا العالم بالكلية المستلزم لرفض جميع تدابيرها و اتصالها بالعالم اللائق بها على حسب آرائها و أعمالها و أوصافها مع بقاء بعض العلائق في مدة يسيرة و زمان قصير على ما مرّ في حديث «عَبْب

و الظاهر أنّ قوله: «كما كان في الرؤيا» جملة معترضة بين ما قبلها و ما بعدها لتشبيه النفس حال الموت بالنفس حال النوم؛ و أنّ قوله: «يشاهد نفسها ...» متعلق بما قبل الجملة المعترضة و بيان لكيفية مشاهدة النفس ذاتها بعد الموت بقرنية قوله: «كانت في الدنيا»؛ و من الممكن أيضاً جعله متعلقا بقوله: «كما كان في الرؤيا» و جعل قوله: «في الدنيا» كناية عن حال اليقظة و جعل قوله: «و يشاهد الأمور ...» ناظرا إلى بيان مشاهدة النفس للأمور بعد الموت.

[ص ۲۸۷، س ۳ / ص ۴٤٠، س ۱۵]

قوله: ﴿ و تشاهد الآلام الواصلة ؛ و يحس بتلك الآلام المشهودة فترى الحيّات

تنهشها و العقارب تلدغها و الصور الردية القبيحة تصحبها؛ و كلها مظاهر أعمالها و هياكل تصورت بها أوصافها و أحوالها و نيّاتها السيّئة.

[ص ۲۸۷، س ۷ / ص ۳٤۱، س ٤]

قوله: «هذه الهيئات»: أي الهيئات الملِدّة أو المؤذية. و أمّا القبر الجسماني و الحفرة المدفون فيها جسده فهو قبر لبدنه و جسمه الفاقدين للإدارك و المشعور؛ و الهيئات قبر لروحه و نفسه المدركة الشاعرة؛ فبدنه مدفون في حفرة جسمانية، و نفسه مدفونة في هيأة نورانية أو ظلمانية ملِدّة أو مؤذية.

[ص ۲۸۷، س ۱۰ / ص ۳٤۱، س ۷]

قوله: «و أمّا البعث»: فللإنسان قبران: أحدهما لجسمه، و الآخر لروحه؛ و له بعثان: أحدهما بعد الموت و قبل قيام الساعة، و الآخر بعد قيام الساعة؛ و له في كل منهما بهجة و سرور و سعادة أو غصة و حسرة و شقاوة.

و البعث إمّا انبعاث الأجداث عن القبور، و إمّا الضروج عن الهيئات المحيطة بالإنسان و الأغشية الحائلة بينه و بين عالم النور و معدن السرور. و قد أشير إلى الأوّل بقوله تعالى: ﴿إذا بعثر ما في القبور﴾ ¹، و إلى الثاني بقوله: ﴿وحصّل ما في الصدور﴾ ²؛ فهذا البعث المذكور في كلامه ـقدّس سرّه ـهاهنا إشارة إلى البعث الثاني الذي هو التهيؤ ٦ لشرف الحضور في معدن النور و القدوم إلى ربّ الأرباب و القيام بين يدي ربّ العالمين و سلطان السلاطين. [ص ٢٨٧، س ١٩ / ص ٢٤١، س ١٦]

قوله: «على سبيل الوفد»: «الوفود» هو الحضور على سبيل التكريم و سبق الدعوة للإحسان و التنعيم؛ و «الورد» و إن كان بمعناه اللغوي عاما إلّا أنّ المقصود هنا ولى بقرنيةالمقابلة موالحضور للتغتيش و احتساب الأعمال و الأفعال، كورود المتهم بالجرائم أو المرمى بالجور و الفجور عند الحاكم.

۱. سوره العانيات، آيه ۱۰. ۲. نسخه اصل: التهياء.

۲. سوره العاديات، آيه ۱۰.

[ص ۲۸۸، س ۱۰ / ص ۴٤۲، س ۱۰]

قوله: «الأشقياء المُدبِرين»: أي المعرضين عن الحق و آياته. و هذا القيد لإخراج الأشقياء القاصرين المرتكبين للمعاصي و المناهي لا عن الإدبار و الإعراض بل لجهلهم و قصورهم.

[ص ۲۸۸، س ۱٦ / ص ٣٤٢، س ١٦]

قوله: «حيوانا إنسانيا»: و هو البدن الهورقليائي البرزخي. و الشاهد على وجوده أمور:

منها أنّه هو الذي يراه و يشاهده الإنسان من أهله و أصدقائه بعد موتهم أو في زمان غيبتهم في النوم، أو في حالة الإغماء، أو الأمور العارضة المزعجة إيّاه، أو في بعض الخلسات الواقعة له.

و منها أنّه لابد فيما بين كل طرفين متضادين من وجود أمر متوسط هو البرزخ بينهما، لامتناع الانتقال عن الأطراف إلّا بعد طي الأوساط.

و منها امتناع اتحاد النفس و هو الجوهر الملكوتي النوراني مع البدن و هو الجوهر المادي الظلماني، إلّا بوجود الواسطة و كونها المتعلق الأوّل كما مرّ بيانه.

[ص ۲۸۸، س ۱۷ / ص ۳٤۲، س ۱۷]

قوله: دبل هو الذي يحشر يوم القيامة ه: لفساد البدن الجسماني اللحماني و انعدامه بزوال التركيب و انحلاله و امتناع إعادة المعدوم بعينه؛ و لكون هذا الإنسان البرزخي الصوري هو القالب المناسب للنشأة الصورية و الأخروية، و تعلق النفس به في النشأة الآخرة للحساب و الثواب و العقاب؛ و لعلّ تعلق النفس به في الآخرة هو المقصود من التناسخ المذكور في كلام الأقدمين و في الشرائع الحقة.

قال المصنف في الفصل السابع عشر من الباب الحادي عشر مـن عـلم النفس من كتاب الأسنار ناظرا إلى وجود هذا الجسـم البـرزخـي الصـوري المترسط بين النفس و البدن العنصري بهذه العباره: «اعلم أنّ الأرواح ما دامت أرواحا لاتخلو عن تدبير أجسام لها. و الأجسام المتصرفة فيها قسمان: قسم تتصرف فيها النفوس تصرفا أوّليا ذاتيا من غير واسطة، وقسم تتصرف فيها النفوس تصرفا ثانويا تدبيريا بواسطة جسم آخر قبله.

و القسم الأوّل ليس محسوسا بهذه الحواس الظاهرة لأنّه غائب عنها، لأنّها إنّما تحس بالأجسام التي هي من جنس ما تحملها من هذه الأجرام التي هي كالقشور وتؤثّر فيها، سواء كانت بسيطة كالماء و الهواء و غير هما أو مركبة كالحيوان و النبات و غيرهما، سواء كانت لطيفة كالأرواح البخارية أو كثيفة كهذه الأبدان اللحمية الحيوانية و الأجساد النباتية، فإنّ جميعها ليست مما تستعملها النفوس و تتصرف فيها إلّا بالواسطة.

و أمّا القسم الأوّل المتصرف فيه فهو من الأجسام النورية الحية بحياة ذاتية غير قابلة للموت، وهي أعلى رتبة من هذه الأجسام المشفة التي توجدها هنا ومن التي تسمى بدالروح الحيواني»، فإنّها من الدنيا و إن كانت شريفة لطيفة بالإضافة إلى غيرها، و لهذا تستحيل و تضمحل سريعا و لايمكن حشرها إلى الآخرة؛ و الذي كلامنا فيه من أجسام الآخرة، وهي تحشر مع النفوس و تتحد معها و تبقى ببقائها. و أمّا البرازخ العلوية فالتي نهاية العلو في هذا العالم الذي يقال لها «سدرة المنتهى» فهي كأنّها عين الصورة بلا مادة، فحكمها يشبه أن يكون كحكم الأجسام الخيالية» ـانتهى موضع الحاجة.

و أمّا قوله: «و أمّا البرازخ العلوية ...» فناظر إلى مسألة عويصة غير معلومة إلّا لأصحاب الكشف و الشهود، و هي مسألة نهاية الفضاء و أنّه ما هي نهاية الفضاء و إلى أيّ شئ ينتهي الفضاء. فقال إلى البرازخ العلوية التي هي نهاية العلو من هذا العالم التي يقال لها سدرة المنتهى، فهي لكمال لطافتها كأنّها عين الصورة بلا مادة. و المستفاد من قوله: «فالتي في نهاية العلو من هذا العالم» أنّ لتلك البرازخ أيضاً مراتب في الدنرّ و العلو و اللطافة و أنّ العالي مرتبة منها المسمى بدسدرة المنتهى» التي هي كأنّها عين المسورة بلا مادة هي نهاية الفضاء. و التعبير بالبرزخية للدلالة على كمال لطافتها الجسمية الموجب لجعلها شبيهة بالأجرام البرزخية العارية عن المادة، فإنّ الجسم البالغ في اللطافة إلى أعلى مراتبها كأنّه صورة بلا مادة كالموجود البرزخي.

و لنا في بيان هذه المسألة تحقيق أوردناه في رسالة مستقلة.

و في الآيات النازلة في معراج النبي ـ صلى الله عليه و آله ـ و بلوغه عند سدرة المنتهى و دنوّه منه تعالى و تدلّيه بربه الأعلى و قوله تعالى: ﴿إِذَ يغشى السدرة ما يغشى﴾ ' بلفظ «ما» الدالة على إبهام الأمر و غموضه عن فهم الناس و دركهم إلّا الأخصّين من أوليائه و أمنائه و سفرائه إشارات و دلالات على ما ذكره المصنف؛ إذ بلوغه إلى السدرة و عروجه منها إلى مقام القرب الأتم و التدلّي بربه الأكرم لايمكن إلّا بالتجرد عن المادة و خلع الصورة الجسمانية العنصرية؛ و لا الوصول إلى قاب قوسين أو أدنى إلّا برفض جميع الأرصاف الملكية و خلع جلباب الأنانية و التجرد التام الأتم عن جميع ما في العالم و التهيؤ للقاء الإله الأعظم؛ و ليس ذلك إلّا لمن فاق الملك و الملكوت و نال أعلى مقامات الجبروت، و خرق جميع المجب الحائلة بين الرب و العبد، و أخلص له إخلاص الواله العاري عما سواه؛ و قد ورد في الحديث: «إنّ ش سبعين حجابا».

و المراد من «المسجد الحرام» عالم الأجرام و الأجسمام، و بـ«المسـجد الأقصى» مقام القرب الأتم الذي هو مسجد أكمل الكاملين.

[ص ۲۸۹، س ۹ / ص ۳٤۲، س ۱۰]

قوله: «إِلَّا أَنَّهَا تَتَبِدَّلُ غِيرِ الأَرْضِ»: فهي غير الأَرْضِ الدنيوي بالتجرد عن

۱. سوره نجم، آیه ۱۶.

المادة، و عينها بالصورة؛ و قابليتها للمدّ و الانبساط لأجل فقدان المادة الآبية عن الانبساط الزائد على المقدار المحكن، فإنّ في بعض الأجسام الدنيوية خاصية قبول اللف و النشر و القبص و البسط: إمّا بذاته كالماء و ما في حكمه مما شأته الامتداد و البسط، أو بدخول الهواء في أجزائه و حصول الخلل و الفرج فيما بين أبعاده و أبعاضه. و جميع ذلك من خصوصيات المادة، و إن كانت الصورة أيضا تابعة لها في أحوالها و الشكل قابلا للتغيير و التبديل في القبض و البسط و اللف و النشر.

ثم إنّ امتداد الأرض و انبساطها في المحشر إنّما هو بقدر يتسع لاستقرار جميع الخلائق من الأولين و الآخرين فيها و حشرهم عليها كما صرّح بذلك المصنف في العبارة. و ليس في ذلك دلالة بالصراحة على عدم تناهي أبعاد الأرض في المحشر و إن كانت الأفراد و الأشخاص المحشورة فيها اليوم غير متناهية، فلا حاجة إلى تأويل عدم التناهي بجامعية أرض المحشر لمراتب أرض الدنيا على ما في تعليقة الحكيم السبزواري؛ إذ الأبدان و الأبعاد الأخرويتان مغايرتان للأبدان و الأبعاد الدنيويتين، و ليست الآخرة دار التزاحم و التعاند و التناهي و اللاتناهي الامتدادي، فليست الأحكام الجارية في الأبدان و الأبعاد الدنيويتين عاليماد الأخرويتين.

[ص ۲۸۹، س ۱۳ / ص ۳٤۳، س ۱۳]

قوله: دو من أطلق الله حقيقته عن قيد الزمان و المكان»: للحكيم السبزواري هنا تعليقة مفيدة غاية الإفادة في تبيين المقصود من قوله: «إنّ مجموع الزمان و ما يطابقه ...»: «فمجموع الأزمنة الدنيوية المتعاقبة في الآزال و الآباد عند الله كساعة واحدة هي شأن واحد من شئون الله، مشتمل مع وحدته على جميع شئون التجليات الواقعة في كل يوم و ساعة؛ و هكذا في نظر العارف الكامل الواقف على أسرار الوجود الناظر إليها بعين الشهود، و إن كان في نظر الساكنين في حريم الزمان و المكان الدنيويين المقيدين في سلاسل القيود

الزمانية و المكانية منقسما إلى سنين و شهور و أسابيع و أيام و ليالي و ليس له بداية و نهاية؛ و هكذا مجموع الأمكنة الواقعة في وقت المنقطعة إلى قطعات محدودة و أقاليم معروفة و محالك محروسة و بلدان معمورة بأسرها مكان واحد عند الله و عند العارف الكامل الواصل الخبير البصير بحقائق الأمور؛ فكما اتصلت الأوقات في نظر شهود ليس بعضها منفصلا عن بعض و لا مشهودا بالتعين و الاستقلال، اتصلت الأمكنة التي في كل آن من غير انفصال و انقطاع و تعين خاص وحد مخصوص متميز بعضها عن بعض؛ فعلى هذا القياس اتصال الأزمنة و الأمكنة و وحدانيتهما في الآخرة.

[ص ۲۹۰، س ٦ / ص ٣٤٤، س ١٠]

قوله: «و هذا المعنى»: أي الحركة الجبلية و العبادة الفطرية التي هي الصعود إلى جانب الكمال الذي هو صراط الله المستقيم الذي يمرّ عليها السالكون سبيل الحق مستويا من غير انحراف و اعوجاج. و تسميتها بالعبادة الفطرية لكونها طاعة و عبادة في نظام الوجود و طي قوس الصعود.

[ص ۲۹۰، س ۱۰ / ص ۳٤٤، س ۱٤]

قوله: «قوة استعدادية»: حاملها الهيولي.

[ص ۲۹۰، س ۱۰ / ص ۳٤٤، س ۲۹۰]

قوله: «حفظ المزاج»: عن الخروج عن الاعتدال حفظا موجبا لبقاء التركيب و صون العناصر عن الانفكاك و التفرق الموجب للانحلال و فساد الصورة الطبيعية.

[ص ۲۹۱، س ۲ / ص ۴٤٥، س ۸

قوله: دفهذا هو معنى صراط الله»: أي الترجه إلى عالم الآخرة بتحمل الرياضات العلمية و العملية.

[ص ۲۹۱، س ٥ / ص ٣٤٥، س ٢٩١]

قوله: «يوجب السقوط عن الفطرة»: لأنَّ الشوجه إلى الحق و طبَّي المنازل و

المراحل الموصلة إليه فطرة النفس الناطقة الإنسانية التي هي جوهر نوراني و شعلة ملكوتية و جلوة إلهية.

[ص ۲۹۱، س ۷ / ص ۳٤٥، س ۱۳]

قوله: وأدق من الشعره: لأنّ إصابة الحق و درك الحقيقة و تجريدها عن أغشية الأوهام و الوقوف على الأنظار الدقيقة في العلوم العقلية و لاسيما في المسائل الإلهية هو صراط الكاملين في العلم و المعارف العقلية الحقيقية الذي هو أدق من الشعر. و لايقدر على السلوك و التخطي فيه إلّا الأوحديون منهم؛ و بالجملة هو شأن الكاملين في الحكمة النظرية.

[ص ۲۹۱، س ۱۶ / ص ۳٤٦، س ۱

قوله: «و الوقوف على الوجه الثاني»: أي الوقوف و السكون بلا حركة و انتقال و ارتحال.

[ص ۲۹۱، س ۱۶ /ص ۳٤٦، س ۱]

قوله: «يوجب الشق و القطع»: أي شق الطريق و قطعه عن وسطه، كمن يقف في بعض الطريق و لايجاوزه، لضعفه أو لفسخ عزيمته أو لمانع حادث.

[ص ۲۹۲، س ۹ / ص ۳٤٦، س ۱۳]

قوله: «قدجمعت فائدة الخبرين المذكورين»: لاشتمالها على النور المذكور في الخبر الثاني بقوله: «إنّ الصراط يظهر يوم القيامة ...» و على السعي المشار إليه في الخبر الأوّل بقوله: يمرّ المؤمن على الصراط كالبرق.

[ص ۲۹۲، س ۱۰ / ص ۳٤٦، س ۱۵]

قوله: دو لا عرض له ه: و لذلك كان دقيقاً أدق من الشعر إذ ليس له إلَّا الطول.

[ص ۲۹۲، س ۱۳ / ص ۴٤٧، س ۲]

قوله: «يرد أمثالنا النار»: أي ما سوى الأنبياء و الأولياء المعصومين عن الخطأ. فهم مصونون عن الزلّة و الانحراف و البطؤ في المرور على الصراط، لعصمتهم لقوله تعالى: «إلّا من عصمه الله». و في حق يوسف الصديق: ﴿و

همّ بها لولا أنْ رأىٰ برهانَ ربِّه﴾ ` و في حق الخمسة الطيبة و أولادهم الطيّبين: ﴿إِنَّمَا يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت و يطهركم تطهيرا﴾ ` و في زيارة الجامعة الكبيرة: «عصمكم الله من الزلل» فالخطاب في قوله تـعالى: ﴿و إِنْ منكم إلّاواردُها﴾ ''شامل لمن سواهم؛ هذا.

و في بالي أنّه ـ قدس سره ـ جعل هذه الآية ناظرة إلى ورود الكل و نزولهم في العالم الجسماني الذي هو أنزل منازل الوجود في قوس النزول، و هر جهنم التجسم و التعلق بالمادة و عوارضها و البعد و الاحتجاب عن أرفع مقامات الوجود و أعلى مراتبه، و شمول النجاة المذكور بقوله تعالى: ﴿ ثم ننجّي الذين التقوا﴾ ◊ لأهل الإيمان و التقى و السعي البليغ في التخلص عن هذه النشآت الردية الدنية البعيدة المحجوبة عن الحق؛ و ذلك لسعيهم و جدّهم في طلب الحق و رفض الباطل و ترك المعلائق و العواشق، و خرق الحجب و الهجرة عن دار الغرور و محطّ الشرور و الخلاص عن آفاتها و دركاتها، و الورود إلى معدن النور و دار السرور و نيل بركاتها.

[ص ۲۹۳، س ۲ / ص ۳٤۷، س ۱۰]

قوله: دجسرا معدودا على متن جهنم طبيعتك»: و هو الجسر الذي كان يمشي عليه في الدنيا في طلب أمياله و هوساته و مشتهياته الحيوانية من المآكل و المشارب الهنيئة و المطامع و المناكح و سائر اللذائذ الشهية؛ و تلك هي التي تزيد في طوله و عرضه و عمقه، و توجب كثرة رشده و عظم حجمه؛ فإنّ نيل المشتهيات النفسانية و لاسيما المناكح الشهية و المطامع البهية و البهجة و السرور الحاصلين بمصاحبة النساء الجميلة و مضاجعتهن مما يورث السمن و يوجب الازدياد في الأبعاد و الأقطار الثلاثة.

۲. سوره احزاب، آیه ۲۲. ۴. نسخه اصل: + آمنوا و.

۱. سویه یوسف، آیه ۲۴. ۲. سوره مریم، ۷۱.

[ص ۲۹۳، س ۳ / ص ۳٤۷، س ۲۲]

قوله: «من ظلَّ ذي ثلاث شعب»: لعل المقصود من الشعب الشلاث الطول و العمق التي هي الأبعاد الثلاثة للجسم. و التعبير بـ«الظل» باعتبار أنّ الجسم بأبعاده ظل النفس؛ أو المقصود المراتب الثلاث لوجود الإنسان: الشعبة الأولى صورتة الجسمانية الدنيوية و هي الإنسان البشري اللحمي، و الشعبة الثانية صورته البرزخية الأخروية و هي الإنسان الصوري النفساني على درجاته، و الشعبة الثالثة صورته العقلية الملكوتية و هي الإنسان العقلي على ما مرّ من أنّ الإنسان جسماني و نفساني و عقلاني؛ فالتعبير بـ«الظل» حينذ باعتبار أنّ الإنسان ظل الله.

و الظاهر أنّ الظرف في قوله: «من ظل» متعلق بقوله: «ممدودا» و قوله: 
«إذ كان جسمك ظل حقيقتك» بيان لوجه التعبير ب«الظل» و أنّ الضمير في قوله: «و هو ظل غير ظليل» عائد إلى الجسم في قوله: «و جسمك»؛ و كونه غير ظليل ظاهر، إذ ليس لهذا الظل ظل آخر، لأنّه صنم الأصنام و آخر مراتب وجود الإنسان في قوس النزول، فلا صنم له. و قوله: «لايغنيها من اللهب» إشارة إلى فرط تمايلها إلى الطغيان و الالتهاب بنيران الشهوات و المطامغ النفسانية المشتعلة في باطنها و حرصها على اجتلاب اللذائذ الجسمانية؛ أي لايغنيها و لايصرفها شيء عن لهب الطبيعة و هوساتها و أميالها المشتعلة في باطنها. و الضمير في قوله: «بل هو الذي يقودها» عائد إلى قوله: «بسل هو الذي يقودها» عائد إلى قوله: «جسمك» لأنّ ارتكاب الشهوات النفسانية إنّما هو بالآلات الجسمانية و

[ص ۲۹۳، س ۱۰ / ص ۳٤۸، س ٤]

قوله: دو هو كتاب منطو اليومه: أي الروح و ما اجتمعت فيه من صور المدركات كتاب منطو صفحاته و أوراقه، مستور عباراته و جملاته عن أعيننا و أبصارنا اليوم مادُمنا في الدنيا التي هي دار الاحتجاب و الاستتار. و قوله: «لايُجلِّيها إِلَّا لوقتها» اقتباس من القرآن الكريم أي لايكشف الحجاب عن وجهها إِلَّا في وقت معلوم عند الله تعالى هو يوم كشف الغطاء و رفم الحجاب و انجلاء السحاب.

[ص ۲۹۳، س ۱۲ / ص ۳٤۸، س ۷]

قوله: «يوجب خلود الثواب و العقاب»: الأوّل بسرسوخ الهسيئات و المسلكات الفاضلة و تجسّمها بصور حسنة محبوبة؛ و الثاني برسوخ الهيئات الردية و الملكات الدنيّة و تجسّمها بصور قبيحة مولمة موذية.

[ص ۲۹۶، س ۵ / ص ۳٤۸، س ۱۷]

قوله: دو في مقابله »: أي و في مقابل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الذينِ قالوا رَبُّنا الله ... ﴾ ` في حق أهل الإيمان و الاستقامة فيه، قوله تعالى: ﴿هل أنبَّنكم على من تتنزّل الشياطين ﴾ ` في حق أهل الكفر و الفسوق المُلحّين على كفرهم و فسقهم، وهكذا قوله تعالى: ﴿ ومن يعشُ عن ذكر الرحمن ... ﴾ ".

[ص ۲۹۶، س ۷ / ص ۴٤٩، س ۲]

قوله: وبالثبات والدوام: فعلّة خلود الفريقين ثباتهما و بقاؤهما على نياتهما و آرائهما و أعمالهما و عدم انصرافهما عمّا كانا عليه ماداموا في الدنيا، حتى لو عاشوا آلاف سنين ـ بل و طول الدهر ـ لكانوا ثابتين على نياتهم و أعمالهم؛ و لذا ليس اعتذار العُصاة الطُغاة ـ المُلحّين على عصيانهم و طغيانهم المُعرضين عن الحق و آياته عمدا و عنادا و استكبارا ـ بأنّه لو أعيدوا إلى الدنيا مرة أخرى و عاشوا في المستقبل تابوا و ندموا عمّا فعلوا و أقبلوا إلى الحق مقبولا عند الله، و كان جواب الله لقولهم: ﴿ رَبُّ ارجعوني لعلّي أعملُ صالحا فيماتركت﴾ بقوله: ﴿ كلا أنّها كلمة هو قائلها﴾ حقا صدقا، لعلمه أعملُ بسوء نياتهم و خيث سرائرهم.

۱. سوره فصلت، آیه ۲۰.

۲. سوره شعراء، آیه ۲۲۱. ۲. سوره مؤمنون، آیه ۱۰۰.

۲. سوره زخرف آیه ۲۶.

[ص ۲۹٤، س ٧ / ص ٣٤٩، س ٣]

قوله: «لا بآحاد الأعمال»: لأنّ آحاد الأعمال محدودة متناهية بتناهي الأعمار منقطعة بانقطاع الحياة، فليست موجبة للخلود و الأبدية.

و قوله: «فكل من فعل مثقال ذرة من خير» تغريع و نتيجة لما تقدم مـن الكلام في نشر الكتب و المـحائف، لا لقوله: «و إنّما يخلد أهل الجنة ...».

[ص ۲۹۶، س ۱۷ / ص ۳٤۹، س ۱۱]

قوله: «و مواد أشخاصها»: أي مواد أجساد الأشخاص و الأفراد المحشورين في الآخرة هي التأمّلات الفكرية و الآراء الحقة العقلية أو التصورات الوهمية؛ الأوّل للصالحين الفائزين بإدراك العلوم و المعارف العقلية و العثور على الحقائق و الدقائق الفلسفية؛ و الشاني للطالحين المججوبين المشعوفين بالأوهام و التخيلات الردية الباطلة؛ فإنّها تتجسم بصور جميلة بهية أو بصور قبيحة ردية. و مادة الأشخاص و الأفراد المخلوقين في الدنيا هي الأجسام و الأبدان الدنيوية العنصرية.

و قوله: «كما يتروّح الأعمال و الأفعال في الأولى» عِدل و مقابل لقوله: «فيتجسم الأخلاق و النيات في الآخرة»؛ فلفظ الأولى مقابل للفظ الأخرى؛ و المراد بها الدنيا فإنّها الدار الأولى لتكوين الإنسان. و تروّح الأعمال و الأفعال عدل و مقابل لتجسم الأخلاق و النيات. و المراد بتروحها صبيرورتها أوصافا و أحوالا للنفس بعد ما كانت أعمالا و أفعالا للبدن.

[ص ۲۹۵، س ۱ / ص ۳٤٩، س ۱۵]

قوله: وو الفعل ها هنا متقدّم على الملكة ،: إذ الملكة تحصل بتكرر الفعل، و في الآخرة بالعكس؛ إذ الملكات الراسخة توجب تجسمها بحسور مناسبة، و التجسم فعل، كما أنّ القوة هاهنا متقدمة على الفعل، و في الآخرة بالعكس؛ إذ الآخرة دار ظهور البواطن و بروز النتائج و صيرورة ما بالقوة ما بالفعل.

[ص ۲۹۵، س ۲ / ص ۳٤۹، س ۱۹]

قوله: «إنّه عملٌ غير صالح»: قال الحكيم السبزواري: «أي إنّه ملكات متأخرة متعاقبة لتكرر العمل» -انتهى.

أقول: ففي الإخبار عن الذات بالحدث، و عن الموصوف بالصفة، مع أنَّه بحسب الظاهر خلاف قانون الأدب، إشعارٌ بأنّ ابن نوح و إن كان بـظاهره شخصا إنسانيا، لكنّه لتوغّله في الإنكار و الاستكبار و رسوخ هاتين الصفتين فيه انكشفت سريرته و ظهر ما في باطنه من ملكة الطغيان و العصيان و التمرد على أبيه و هو النبي المبعوث من الله على أمـته، فـصـار عملا غير صالح.

[ص ۲۹۵، س ۲ / ص ۳٤۹، س ۱۷]

قوله: «من ذنب المؤمن»: إن قرئ بسكون النون، كما هو المشهور؛ فالخبر صريح الدلالة على إثبات المطلوب و هو تجسم الأعمال حتى في الدنيا، كصراحتها في قوله تعالى في حق ابن نوح: ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحِ﴾ ١ على ما مر بيانه. و للحكيم السبزواري وجوه ثلاثة في معنى الخبر و دلالته على المطلوب.

و أمّا إذا قرئ بفتح النون كما قيل، فالمعنى أنَّ للكافر مماثلة للمؤمن في الماهية و الشكل و الصورة البشرية، لكونه مخلوقا من مادته و على شكله و صورته و إن كان من أسفل أعضائه و أخس الجزائه، و مخالفة له في الأخلاق و الأوصاف و الفضيلة؛ فالتعبير بـ«الذنّب» و هو في الإنسان أسفل أعضائه، للإشارة إلى دناءة "الكافر و خسّته في الدرجة و المرتبة الإنسانية، فهو إنسان ظاهري و حيوان باطنى؛ ففي الخبر إشارة إلى مرتبة الكافر و موقعيته بحسب الباطن وإن كان بحسب الظاهر إنسانا.

٢. نسخه اصل: أخص.

۱. سوره هود، آیه ۲۶.

[ص ۲۹۵، س ۴ / ص ۳۵۰، س ۱

قوله:«ستعارض في»: أي ستقف موقف المعارض المأخوذ بجرائمه و أعماله. [ص ٢٩٥، س ٤ / ص ٣٥٠، س ٢]

قوله: دصور روحانية و جسمانية »: الصور الروحانية هي الهيئات و المسلكات الراسخة فيه في الدنيا، و الصور الجسمانية هي الصور الجسمانية المناسبة لآرائه و أقواله و أفعاله و أعماله و حركاته المتجسمة له بتلك الصور البهية الملذة أو الصور القبيحة المؤلمة المؤذية في الآخرة.

[ص ۲۹۵، س ۱٦ / ص ۳۵۰، س ۱۵]

قوله: «على الجرميات»: كالعلوم الطبيعية، أي العلم بماهية الجسم و أنواعه و أقسامه و قراها المودعة فيها و خواصها و آشارها و فعلها و انفعالها، و معرفة البسيط و المحركب و العناصر الأولية و الأمزجة الماصلة من ائتلافها، و معرفة الأرض و أقاليمها و ما فيها من أنواع الأحجار والأشجار و البحار و الأنهار؛ و يدخل فيه العلم ببعض الأحكام و الموضوعات الشرعية المتعلقة بالأبدان، كالعلم بأحكام النكاح و العقد و الطلاق و المتعة؛ و العلم بكيفية المزارعة و المساقات و غرس الأشجار و جري الجداول و الأنهار و حفر الأوبار و السبق و الرماية و نظائرها مما له التعلق بالأجسام و الأجرام بنحو من الأنحاء.

لكن العلوم الطبيعية إن كان المقصود من دراستها الوقوف على أسرار الوجود المستودعة في الطبيعة و على نواميس الخلقة و شواهد القدرة و دلائل الإتقان و الحكمة و آثار العظمة و العناية في صنع الإله و التفكر في آلاء الله و في عجائب نظام الأجرام الأرضية و السماوية و غرائبها و اختلاف حركاتها و مقاديرها، و النظر في الأرض و مخازنها و برّها و بحرها و ما أودع الله تعالى فيها من العجائب و الفرائب، و العثور على دقائق خلقة الإنسان و لطائف تدبيره و ما في جوهره من عصارة ما في العالم بأسره و

في نفسه من مظاهر قدرة الله و حكمته و آيات باهرة حاكية عن جامعيته لجميع المراتب في عين وحدته، كل ذلك للتوسل بها إلى معرفة الله و الخضوع و الخشوع في جنب عظمته و سلطانه، كانت معلوماتها أموراً مقدسة؛ و لذا أمر الله تعالى عباده بالتفكر و التدبر في خلق السماوات و الأرض و قال رسول الله حسلى الله عليه و آله ـ: «من عرف نفسه فقد عرف ربه» و قال الشيخ الرئيس: «من لم يعرف الهيأة و التشريح فهو أنين في معرفة الله».

و هكذا العلم بالشرعية المتعلقة بالأعمال البدنية إن كان المقصود من دراستها و التفقة فيها إرشاد العوام إلى طاعة الله و الانقياد لأوامره و نواهيه، لا للترأس على عباد الله و اصطيادهم في شبكة التقليد لإرضاء أمياله و شهواته، فهو أيضا من العلوم المقدسة؛ فليس المقصود الطعن على من صرف بعض أوقاته في تحصيل تلك العلوم بل المقصود الطعن على من قصر عمره في تحصيلها مُعرضا أو منحرفا عن العلوم العقلية و المعارف

[ص ۲۹۱، س ۱۰ / ص ۳۵۱، س ۱۰]

قوله: دو إن لم يساو ميزان العلوم و الأعمال موازين الأجرام و الأثقال:: إذ ميزان كل شيء بحسبه:

فميزان كل علم هي القواعد المذكورة في هذا العلم، أو في علم سابق عليه كالصرف و النحو و اللغة و المنطق المساحة و البلاغة للعربية، و المنطق للفلسفة بل لجميع العلوم النظرية لكونه عاصما للذهن عن الخطأ في الفكر، و الكتاب و السنة و الإجماع و العقل للفقة.

و ميزان الأعمال من التكاليف الدينية مطابقتها للشرائع الإلهية في الأديان الثلاثة السماوية.

۱. ظاهرا «عنین» درست است به معنای «ناتوان».

و ليس شيء من تلك الموازين مساوية و لا مشابهة لموازين الأجرام و الأثقال كالشاغول للأعمدة، و ككفتي الميزان لتشخيص مقادير الأجرام و الأثقال و أبعادها أو أعدادها؛ فليس من شرط الميزان لكل شيء مساواته و مشابهته لميزان غيره.

[ص ۲۹٦، س ۱۳ / ص ۳۵۱، س ۱۵]

قوله: دلبعض المدركات»: أي المدركات الحسية و الخيالية، فإنّ الحس و بالأخص الحس السيال ميزان مسحة المصون عن الآفة و الاختلال ميزان مسحة الإحساس و إدراك المحسوسات، و هكذا الخيال ميزان صحة التخيلات و إدراك الحيالية.

[ص ۲۹۱، س ۱۶ / ص ۳۵۱، س ۱۱

قوله: «و العقل الكامل للكل»: أي العقل الكامل هـو مـيزان تشخيص صحة جميع المدركات الحسية و الخيالية و العقلية. هذا إن كان المراد من العقل الكامل العقل الكامل في التعقل، أي العقل الصريح الغير المشوب بالوهم، فإنّه ميزان صحة جميع المدركات في كل إنسان ذي عقل كامل؛ فإنّه لو زال العقل أو حدث اختلال في القوة العاقلة كما في المجانين أو المبرسمين، أو كان ضعيفا جدا كما في غالب الأطفال في أوائل ولادتهم، اختلّ عمل الإحساس في أكثر الحواس كالباصرة و السامعة و الشامة؛ و هكذا اخـتلّ عمل الخيال و صارت المتخيلات مغشوشة ملتبسة؛ فلابد للعقل من النظارة في جميع الأعمال و الأفعال الصادرة عن الحواس و الخيال؛ و أينضا لو خرجت الحواس عن طاعة العقل و إرشاده، لوقع الشخص في المهالك و المخاطر؛ هذا. و أمّا إن كان المراد من العقل الكامل العقل الجامع المختص بالفرد الكامل من الأولياء، فهو في الحقيقة ميزان تشخيص الحقائق و درك الأمور النفس الأمرية، و هو الأولى بالهداية و الإرشاد و سبوق كل شيء إلى ما هو حقَّه، و هو الحي القائم بالأمر الناظر في جميع الأمور بـإذن الله و تاييده.

[ص ۲۹۷، س ۱ / ص ۳۵۲، س ۲]

قوله: دقرن من نور التقمه إسرافيله: و هو جند من جنود الله المجندة مأمور الإنفاذ أمره و سلطانه، و ملك مقرّب من ملائكته المهيمنين الحافين حول عرشه، و هو العقل الكلي الجامع لمقام الإحياء و الإماتة بإذن الله في الدنيا و الآخرة: أمّا في الدنيا فكلاهما معاً، لكن الإحياء قبل الإماتة و الإماتة بعد الإحياء؛ و أمّا في الآخرة فإحياء فقط و ليس فيها إماتة. و الأمر في التقدم و التأخر هناك بالمكس، إذ الإحياء هناك بعد الإماته.

و المراد بالنور نور الوجود؛ و حمله على النور الحسي بالنظر إلى ظاهر الآية أيضا جائز، إذ النور من علل الحياة و أسبابه؛ لأنّه عبارة عن ظهور الشيء في نفسه و إظهاره لغيره؛ و ليس الحياة إلّا ظهور الشيء من كتم العدم و الموت هو الخفاء و الخمود، و الخمود ظلمة.

[ص ۲۹۷، س ۲ / ص ۳۵۲، س ۳]

قوله: «و اختلف»: أي وقع الاختلاف بين أرباب الحديث فقال بعضهم أعـلاه ضيِّق و أسفله واسم و قال الآخر بالعكس.

[ص ۲۹۷، س ۲ / ص ۳۵۲، س ۳]

قوله: دو لكلٍ وجهَّه: قد بيّن الحكيم السبزواري كلا الوجهين في التعليقة أحسن البيان.

[ص ۲۹۷، س ٤ / ص ۳۵۲، س ٦]

قوله: «نفخة يطفئ النار»: هي نفخة الإماتة و قوله: «و نفخة تشعلها» هي نفخة الاحياء.

[ص ۲۹۷، س ۵ / ص ۳۵۲، س ۷]

قوله: «فصعق من في السموات و من في الأرض»: الصعقة: الصيحة \. و المراد هنا الموت الفجأة أو الموت لشدة الوقعة الحادثة. و المراد بـمن شـاء الله:

١. نسخه اصل: الصحيحة. (به يقين غلط تايبي است).

العقول الكلية المقدسة عن ملابسة المادة، الحية بحياة الله، الباقية ببقائه و إبقائه؛ فالصبعقة شاملة لمن كان وجوده متعلقا بالمادة و المسوت تسجريده عنها و قطع تعلقه بها و هذه هي النفخة الأولى المطفية.

و قوله: «ثم نفخ فيه أخرى» إشارة إلى النفخة الثانية المشعلة؛ و الأولى في الدنيا عند استيفاء الغرض و بلوغ الأجل؛ و الثانية عند قيام الساعة لظهور نتائج الأعمال.

[ص ۲۹۷، س ۲ / ص ۳۵۲، س ۸]

عليها المطفئة إياها.

قوله: «فإذا تهيأت هذه الصور»: قال الحكيم السبزواري: «أي الصور الطبيعية». أقول: أي الصور الطبيعة الكائنة في المواد فإنّها مستعدة لفيضان الحياة الثانية بالنفخة الثانية المارّة عليها المشعلة إّياها بعد النفخة الأولى المـارة

قال المصنف -قدس سره -في بيان نفخ الصور في مبحث المعاد من سفر النفس بعد نقل كلام الإمام الرازي في هذا المقام، «أقول: النفخ من قبل الله تعالى لايكون إلّا إحياءً و إفاضة للروح و إنشاءً للحياة، لكن إنشاء الحياة في نشأة عالية يلزمها الموت عن نشأة سافلة؛ فبالنفخة الأولى تموت الأجساد و تحيى الأرواح، و بالنفخة الثانية تقوم الأرواح قياما بالحق لا بذواتها».

ثم قال: «و اعلم أنّ جميع المواد الكونية بصورها الطبيعية قابلة للاستنارة بالأرواح، كالفحم في استعداده للاشتعال من جهة نارية كامنة فيه، فالصور البرزخية كامنة فيها كلها كمونَ الحرارة و الحمرة في الفحم، و الأرواح كامنة في الصور البرزخية كلها كمونَ الاشتعال و الإنارة في الحرارة؛ ففي النفخة الأولى زالت الصور الطبيعية بالإماتة، كزوال هيأة السواد و البرودة في الفحم بحصول الحمرة و الحرارة؛ و استعدت الصور البرزخية لقبول الاستنارة بالأرواح استعداد الفحم المتحمّر المتسخن لقبول الاشتعال؛ فاذا نفخ إسرافيل و هو المنشئ للأرواح في الصور نفخة

ثانية تستنير بالأرواح البارزة القائمة بذاتها كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا هُمْ قَيَامُ يُنظَرُونَ ﴾ \. فَفِي هاتين العبارتين دلالة صريحة على أنّ في المواد الكائنة بصورها الطبيعية استعداداً للاستنارة و الاشتعال بالأرواح البرزخية و الأرواح الأخروية، و أنّ الأرواح البرزخية كامنة في الصور الطبيعية، و الأخروية كامنة في الصور البرزخية».

ثم قال: «قال الشيخ العربي في الفتوحات المكبة: «النفضة نفضتان نفضة تطفي النار و نفضة تشعلها» فإذا تهيأت هذه الصور كانت فتيلة استعدادها لقبول الأرواح كاستعداد الحشيش بالنار التي كمنت فيه لقبول الاشتعال. و الصور البرزخية كالسرج مشتعلة بالأرواح التي فيها، فينفخ إسرافيل نفضة واحدة فتمر على تلك الصور فتطفئها و تمر النفضة التي تليها و هي الأخرى على الصور المستعدة للاشتعال و هي النشأة الأخرى، فتشتعل بأرواحها فإذا هم قيام ينظرون» -انتهى ما نقله المصنف.

ففي كلام الشيخ العربي أيضا دلالة صريحة على ما قاله في سفر النفس. فقوله: «فإذا تهيأت هذه الصور ...» اقتباس من كلام الشيخ العربي في النوحات المكية.

و قال الحكيم السبزواري في تعليقته على سفر النفس من كتاب الأسفار في هذا المقام: «إنّ قوله: أقول: النفخ من قبل الله تعالى لايكون إلّا إحياءً و إفاضة للروح و إنشاءا للحياة في نشأة عالية يلزمها الموت عن نشأة سافلة ...» تعريض بالإمام حيث قال: «لأنّ ذلك لايتكرر» بأنّ المراد بـ«النفخة الأولى» هو الأمر اللازم الذي هو الإماتة عن نشأة سافلة، فيطابق حينئذ ما سيقوله الشيخ العربي: «إنّ النفخة نفختان». و قوله: «و اعلم ...» تأكيد و تسجيل لهذا؛ و حاصله أن تقطع النفخة المباركة الفطرية الربانية عن هذه الصور الطبيعية الظلمانية و تتعلق بها كما علم

من السوابق؛ فتموت تلك و تحيى هذه و تترك و ترفض تلك و تشتعل و تتيض هذه» انتهى ما قال.

أقول: فقوله: «فإذا تهيأت هذه الصور» معناه: فإذا تبهيأت هذه الصور الطبيعية للاشتعال بالنفخة الثانية؛ وهذا من باب تشبيه الصور البرزخية بالصور الطبيعية الدنيوية المفاضة على المادة بعد تهيئها و استعدادها.

[ص ۲۹۷، س ۷ / ص ۳۵۲، س ۹]

قوله: «كانت فتيلة استعدادها»: رهذه الفتيلة و استعدادها للاشتعال بنور الإحياء بالنفخة الثانية الإسرافيلية نظير الفتيلة المغشية بالدهن المستعدة للاشتعال بالكبريت؛ أو الحشيش المشتمل على المادة الدهنية المستعدة للاحتراق بشعلة واصلة أو حرارة وافرة.

[ص ۲۹۷، س ۸ / ص ۳۵۲، س ۱۰]

قوله: «كالسرج مشتعلة بالأرواح التي فيها»: فاشتعالها إنّما هن بسبب اشتمالها على الأرواح، كالسرج المشتعلة لاشتمالها على جنوهر الدهن المنمد إلى الفتيلة المغشية بذلك الدهن.

[ص ۲۹۷، س ۱۵ / ص ۳۵۲، س ۱۷]

قوله: «و نسي حاله في البرزخ»: معطوف على قوله: «ينطق.

[ص ۲۹۷، س ۱۵ / ص ۳۵۳، س ۱]

قوله: وو يتغيل أنّ ذلك منامه: أي و يتخيل أنّ حاله التي كان عليها في البرزخ منام فاستيقظ الآن عند وقرفه في المحشر من ذلك المنام، كما يتخيله المستيقظ؛ و هكذا كانت حاله عند موته في الدنيا و انتقاله إلى البرزخ، فإنّه يتخيل عند ذلك أنّ انتقاله إلى البرزخ يقظة بعد النوم، و أنّ الحياة الدنيا كانت كالمنام؛ و هو في الآخرة عند وقوفه في المحشر يعتقد أنّ البرزخ كان له مناما بعد منام في الدنيا؛ و أنّه استيقظ عن منامين: أحدهما في الدنيا قبل

١. نسخه اصل: الطبيعة.

انتقاله إلى البرزخ، و ثانيهما في البرزخ قبل انتقاله إلى الآخرة.

ثم اعلم أنّ جميع ما ورد في الكتاب و السنة من ألفاظ «النفخ» و «الصور» و «النقر في الناقور» و «القيام» و «الحضور» و أمثالها من الأوصاف الجسمانية كلها من باب تشبيه المعقول بالمحسوس و تشبيه أحوال الآخرة بأحوال الدنيا و تنظيره بها للتقريب إلى أذهان العامة؛ و إلّا فليس هناك قرن و لا نفخ و لا صور و لا نقر و لا ناقور و لا آلة شبيهة بالآلات الدنياوية.

## [ص ۲۹۸، س ٤ / ص ۳۵۳، س ۷]

قوله: «هو معرفة النفس»: فمن عرف النفس و مراتبها و أنّ لها مقامات ثلاثة: أوّلها الدنيا، و ثانيها البرزخ، و ثالثها الآخرة؛ و أنّها متتالية صتعاقبة؛ و أنّ ارتحالها من أي مرتبة هو موتها عن تلك المرتبة و حشرها و ولادتها في المرتبة الأخرى، عرف القيامة الكبرى و أنّها بعد القيامة الصغرى؛ و أنّ لها في الصغرى ما لها في الكبرى.

## [ص ۲۹۸، س ۷ / ص ۳۵۳، س ۱۰]

قوله: دمعنى القيامة الكبرى،: و هي ظهور سلطان الحق بالوحدة الحقة الححقيقية، و عدد الروح الأعظم أي الوجود المنبسط، و مظاهره أي الوجودات الخاصة إليه تعالى، و فناء الكل في وحدته، و انحصار الحكومة فيه تعالى، كما قال: ﴿ لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ﴾ `و هذه هي الصعقة و الموت و الفناء الشامل لما سواه تعالى، ثم انبعاث الأجداث من القبور و تجسم الأوصاف و الملكات و تحصل ما في الصدور؛ و الذين سبقت لهم القيامة الكبرى في الدنيا، و أماتوا أنفسهم عن الشهوات و اللهوات و الهوسات، و أطلقوا وجودهم عن أسر القيود و الحدود قبل الموت الطبيعي، الهوسات، و أطلقوا وجودهم عن أسر القيود و الحدود قبل الموت الطبيعي، و تجلّى الإله في قلوبهم جلوة نازعة إيّاهم عن جلابيب أبدانهم إلى عالم القدس و مأوى الأنس و هم أولياء الله الكاملون الواصلون الذين استجابوا

۱. سوره غافر، آیه ۱۶.

لربهم ثم استقاموا و بذلوا أنفسهم في مرضاته و إجابة دعواته و اتصلت أرواحهم بالملأ الأعلى بالجذبات الإلهيه و نالوا مقام الفناء و الشهود \_ فناء الضوء في الشمس و القطرة في البحر \_ فهم و إن كانوا في الدنيا في جلابيب من أبدانهم كأنّهم قد نضوها و تركوها إلى عالم القدس بالكلية و شاهدوا الحق بأبصارهم النورية و بصائرهم القدسية في جميع مظاهر الوجود، حتى قال أفضلهم و أعلمهم بحق الله و آياته و آثاره: «ما رأيت شيئا إلّا و رأيت الله معه و قبله و بعده» و قال ابنه و هو أكرم عشاقه الواصلين و أعظم من بذل نفسه و أهله و جميع ما أعطاه الله في مرضاته: «عميت عين لا تراك». و قد بين \_ قدّس سره \_ في سفر النفس من كتاب الأسفار لزوم عود الكل و قد بين \_ قدّس و الأرواح و الأجساد و الأبدان و العناصر و المواد من العقول و النفوس و الأرواح و الأجساد و الأبدان و العناصر و المواد شاهد على صحة دعواه.

[ص ۲۹۸، س ۷ / ص ۳۵۳، س ۱۰]

قوله: «و ظهور الحق بالوحدة العقيقية»: أبعد ظهوره بالكثرة في أطوار الوجود في النشآت السابقة؛ فإنّ نور الوجود كلّما نزل في المراتب المتأخرة النازلة السافلة كانت الكثرة فيه أوفر، و كلّما صعد إلى المقامات العالية كانت الوحدة فيه أقوى و أظهر.

[ص ۲۹۸، س ۱٦ / ص ۳۵٤، س ۳]

قوله: «و الله ميراث السموات و الأرض»: معناه أنّه يرثها و أنّها ترجع و تعود إليه خالصة عن القيود و الحدود عارية عن أغشية البينونة و السوائية. و الموجود الخالص عن القيود و الحدود العاري عن جميع الأغشية و الملابس الإمكانية هو الوجود المطلق، و هو نوره الساطع اللامع و وجهه الباقي بعد

١. در نسخه اصل، اين تعليقه مقدم است بر تعليقة پيشين اما در متن مطابق با «الشواهد الربوبية» اصلاح

هلاك كل شيء و فناء ما سواه.

ثم إنّ في الحركة الجوهرية و تبدل الطبائع آناً فآناً و لحظة فلحظة أيضا دليلا كافياو شاهدا صادقا على ذلك، و سبيلا قاطعا و طريقا موصلا إلى الإقرار بالمعاد و عود الكل إلى أصله و مبدئه و مُنشئه و مُبدعه و مالك الأملاك و خالق الأفلاك و جاعل الأرواح و الأشباح و الصور و المواد و مَرجم العباد، كما قال: «و من تنوّر قلبه باليقين ...».

و أيضا و في حشر جميع القوى الإنسانية مع اختلافها و تباينها و تفرق مواضعها و تغنن أعمالها و تطور أفعالها و تنوع آثارها إلى ذات بسيطة لها السلطان على جميعها دليل على رجوع جميع ما في العالم إلى الواحد القهار؛ إذ النفس آية الله العظمى و مثاله الأعلى، و أكشف الأشياء عن مناسبة العالم مع الحق و كيفية تدبيره تعالى فيه مع وحدته و بساطته و تنزهه عن مشابهتها؛ و لولا افتقارها إلى الآلات لقيل في حقها أنها مظهره الأتم. و من العجائب أنّ الآلات و القرى البدنية في عين استقلالها مرتبطة بالنفس متدلية بها مستمدة منها، و في عين اختيارها مجبولة على طاعتها، و في عين اختيارها و جيطة ذاتها، كحال الأشياء بالقياس كثرتها و انتشارها و تفرّقها مجتمعة في حيطة ذاتها، كحال الأشياء بالقياس

[ص ۲۹۹، س ۱۹ / ص ۳۵٤، س ٥]

قوله: «بوجه»: متعلق بقوله: «غيره» و سيأتي بيان جهة الاتفاق و جهة الاختلاف و المغايرة بين الجنتين.

[ص ٣٥٠، س ١ / ص ٣٥٤، س ٥]

قوله: « لأنّ هذه»: أي «جنة الآخرة» لاتكون إلّا بعد خراب العالم، بخلاف «جنّة الهبوط» فإنّها قبل إيجاد العالم الطبيعي، فهي عالم القدر العلمي و عالم الذر و موطن أخذ العهد و الميثاق؛ و أمّا جنة الآخرة -أي جنة الصعود - فهي عالم البرزخ و عالم ظهور الأعمال و نتائجها و تجسّمها بصور مناسبة.

اص ۳۰۰، س ٤ / ص ۳۵٤، س ۸]

قوله: «عين البداءة مرتبة و غيرها وجودا وكمالا»: إذ السير الصعودي بإزاء السير النزولي و مقابله؛ فلابد للمتحرك السالك إلى النهايات العازم لنيل الغايات من صعوده إلى كل مرتبة عودا نزل إليها بدوا؛ لكنّ الوجود و الكمال الغاصين بأيّة مرتبة من مراتب الصعود مغايران للوجود و الكمال الخاصين بما يقابلها من مراتب النزول، إذ الإنسان المولود الكائن في آخر مراتب نزول الوجود - و هو العالم الجسماني - جسمه ضعيف و نفسه الفائضة عليه حينئذ قوة جسمانية حادثة بحدوث البدن؛ و هذا الإنسان القاصد بعينه للرجوع إلى عالم الآخرة إنسان كامل بالغ قويّ الجسم ذو نفس كاملة في السعادة أو الشقاوة؛ و بالفعل في إحدى الخصلتين بعد ما كانت بالقوة فيهما؛ فله وجود و كمال في هذه المرتبة الجسمانية الصعودية ليسا في المرتبة الجسمانية الصعودية ليسا في المرتبة الجسمانية الصعودية ليسا في المرتبة الجسمانية المعادية و هكذا الأمر المودين و الكمالين الخاصين بهما مختلفان شدة و ضعفا؛ و هكذا الأمر في المراتب اللاحقة المتعاقبة، فإنّ الإنسان الصاعد إلى المرتبة البرزخية في المراتب اللاحقة المتعاقبة، فإنّ الإنسان الصاعد إلى المرتبة البرزخية عودا هو الإنسان النازل إليها بدوا مخالف له وجودا و كمالا.

[ص ٣٠٠، س ٤ / ص ٣٥٤، س ٨]

قوله: دفكان بين جنة هبوط الأرواح ...»: هذا بيان لاتفاق الجنتين بأنّ جنة هبوط الأرواح ــو هي الجنة التي كانت الأرواح قبل نزولها إلى العالم الجسماني فيها ـ مطابقة لجنة صعود الأشباح بحسب المرتبة و إن كانتا مختلفتين بحسب الوجود و الكمال، على طبق ما قرّره في توافق المراتب النزولية و الصعودية في الماهية مع اختلافهما في الوجود و الكمال؛ و أيضا هما متوافقان في أنّهما كليهما عالم صوري غير مشوب بالمادة، بل صور

و قوله: «على حدود حركاته» خبر لقوله: «لأنّ حركات الوجود». و قوله:

«على التعاكس» متعلق به، فإنّ حركة الصعود على عكس حركة النزول. و قوله: «و كل مرتبة من إحداهما ...» توضيح لما قرّرناه من اختلاف المرتبتين وجودا و كمالا.

[ص ۲۰۰، س ۱۶ / ص ۳۵۵، س ۱۸]

قوله: «في داخل حجب السماوات و الأرض : إن كان المراد بالحجب الواقعة في داخل السماوات و الأرض و في أوساطهما و خلالهما، فهو ينافي قوله تعالى: ﴿ جنة عرضها كعرض السماء و الأرض﴾ ` الدال بظاهره على أنّ عرضها أوسع من عرضهما، و قولهم بأنّ السماوات و الأجرام السماوية مصمات مطبقات ليس فيها خلاء و لا فرجة و لا مكان لشيء سواها، و إلّا لكان المراد بها إمّا ما احتجبت به السماوات و الأرض و وقعتا فيه و كان وعاءً فوق أوعية العالم الجسماني و فوق السماوات و الأرض و أوسع منهما، فهو لا محاله عالم صورى بلا مادة محيط بهذا العالم الجسماني بأسره من الأثيري و العنصري؛ أو باطن عالم الملك و الشهادة.

و قوله: «و لهما -أي و للجنة و النار -مظاهر في هذا العالم» يؤيد ما نكرناه لأنّ العالم الجسماني و ما فيه بأسره مظاهر لما في العالم الصوري البرزخي و العالم الأخروي؛ فللجنة و النار -و هما من عالم الآخرة و الموطن المصوري -أيضا مظاهر في هذا العالم. فمظهر الجنة البساتين و الأشجار و الأثمار و الأزهار و الأنهار الجارية من تحتها، و الخضروات المنبسطة المفروشة على أديم الأرض، و الأحجار الكريمة من الذهب و الفضة و الياقوت و الدر و اللعل و الزبرجد و الألماس؛ و مظهر النار النيران المشتعلة و الأحوال الموجعة المؤلمة المؤذية و الآلام و الأسقام و الأمراض و الحوادث المورثة لحرّ شديد في جوف الإنسان، و الصور القبيحة و الوجوه الكرمة و النفوس الخبية.

۱. سوره حديد، آيه ۲۱.

و قال في سفر النفس من كتاب الأسفار في جواب السؤال عن مكان الجنة و النار: «و التحقيق أنّ عالم الآخرة عالم تام أي عالم مشتمل على جميع ما هو ضروري و ما له دخل في تماميته». و قد أشار -قدس سره -فيه إلى أنّ سعة النفس و فسحة ميادين تصوراتها و تخيلاتها مكان الجنة و النار في الآخرة. و تمام التحقيق في هذه المسألة و سائر المسائل المتعلقة بالمعاد مذكور في ذلك الكتاب و في كتاب الحبدا و المعاد.

و قال في الفصل التاسع و العشرين في استيضاح معرفة جهنم و مادتها تحت عنوان قوله: «تذكرة كشفية» بهذه العبارة: «لمّا علمت أنّ الجنة فوق السماء السابعة أمن حيث الرتبة، و هي بحسب الحقيقة و الذات في داخل حجب السماوات و الأرض لأنّها في عالم الملكوت، و عالم الملكوت باطن المسلك ...»؛ فلعلّ المراد بداخل حجب السماوات و الأرض باطنهما و ملكوتهما، فإنّ جميع أحوال الآخرة ـو من جملتها الجنة و النار و مكانهما موجودة في باطن أحوال الدنيا المشتملة على حجب السماوات و الأرض.

[ص ۲۰۰، س ۱۵ / ص ۳۵۲، س ۱]

قوله: «و عليها يحمل الأخبار الواردة»: أي و عسلى مسطاهر الجسنة و النسار الموجودة في هذا العالم.

[ص ۲۰۱، س ۳ / ص ۳۵۲، س ۸

قوله: «لا جمر لها»: «الجمر» في اللغة: النار المشتعلة المتقدة؛ و المقصود أنّها لا اشتعال و لا اتّقاد لها، كما للنيران المشتعلة في الدنيا. و لعلّ المقصود من الجسمر هاهنا الذرات الصغار المشبعشعة المنفصلة عن أطراف النار المشتعلة.

[ص ۲۰۱، س ٤ / ص ٣٥٦، س ٩]

قوله: دو الجن لهبهاه: و ذلك لأنّ الجن جوهر لطيف غير مرئى بالبصر؛ و

١. نسخه اصل: السابقة. ٢. نسخه اصل: العالم.

اللهب هو الحرّ الشديد المتصاعد من النار الغير المرئي بالبصر مع كونه محسوسا بظاهر الجسد؛ فلذلك جعل الجن لهب نار الآخرة. و «الهدة»: الصوت الموحش الموجب للرعشة و الرهبة الحادث من سقوط جسم عظيم على سطح الأرض أو في حفرة.

[ص ۲۰۱، س ۱۶ / ص ۳۵۷، س ۱

قوله: دو بلغ عمره سبعين سنة»: فكان المنافق متحركا في نفسه و جوهر ذاته في آرائه الباطلة السخيفة الردية و أعماله الواهية الكاسدة الدنية مدة سبعين سنة حتى بلغ النهاية و وصل إلى الغاية، و هي قعر جهنم البُعد و الحرمان و التعذيب بما كسبت يداه.

و الظاهر أنّ قوله: «يصعد فيه» و قوله: «يهوى فيه» بصيغة المجهول؛ أو لعلّهما بصيغة المعلوم، و الفاعل محذوف لكونه معلوما من سياق الكلام. و أمّا قوله: «أن يصعد» فبصيغة المعلوم إذ الفاعل معلوم.

[ص ۲۰۲، س ۹ / ص ۳۵۷، س ۱٤]

قوله: «المعاني الأصولية»: أي الجو هرية المتأصلة.

[ص ۳۰۲، س ۱۱ / ص ۳۵۷، س ۱٦]

قوله: «و هي الروح المنسوبة إلى الله»: لا الروح الجزئية الخاصّة بكل إنسان شخصى، سواء كانت حاصلة من صفوة الدم كما يقول الأطباء، أو النفس الجزئية الحادثة بحدوث الجسم المتعلقة به كما يقول الحكماء، إذ هي حادثة بحدوث البدن لا بنفخ الرحمن.

[ص ۲۰۲، س ۱۳ / ص ۳۵۸، س ۱]

قوله: «حقيقة كلية هي روح العالم»: لأنّ روح العالم ما به حياته و هي الجنة الحقيقية، و الجنة دار الحياة و موطن الأحياء. و إنما جعل الروح حقيقة العالم لما ذكرناه؛ و لأنّ الروح كمال الشيء و صفوة و خلاصة باقية غير دائرة، و ما سواه أجرام و أثقال و أجسام دائرة متبدلة فاسدة، و حقيقة الشيء بما به

بقاؤه وكماله؛ إذ الحقيقة باقية والباطل زائل. هذا إذا كان المراد بالجنة جنة صور الأعمال؛ و أمّا إذا كان المراد بها جنة اللقاء و الوصول إلى حريم الكبرياء و الورود على بابه و الاستهلاك في نوره و ظهوره، و اندكاك الإنّيات في شروق جماله، فسالمراد بسالروح الوجود المستبسط و الرحمة الواسعة، أو العقل الكلى الذي هو أعظم مظاهر الوجود بعد الحق المعبود، و هو الجنة الحقيقية التي فيها كل الجمال و كل البهاء و تمام الحسن و جلائل النعم الأبدية، كما فسّره الحكيم السبزواري بهما.

و كونه مظهرا لاسم الرحمن، و هو الاسم الدالُّ على شمول فيضه العام لجميع المخلوقات و لكل شيء على القدر الواجب الضروري في وجوده و بقائه و لكل إنسان مطيع أو عاص على قدر ما احتاج إليه في حياته و مآربه، إنَّما هو لأجل كون تلك الحقيقة فائضة على جميع ما سواه تعالى.

و حشر المتقين إليه باعتبار رجوع الكل بعد رفض القيود و ترك الحدود و رفع الحجب و الموانع إلى هذا الوجود الجامع الوسيع المحيط و استهلاك الكل فيه.

و معنى التقوى هنا التجرد عن القبود و الحدود عند حشر الكل إلى مطلق الوجود و فناء الكثرات في تلك الوحدة الجامعة على مفاد قوله تعالى: ﴿إِنَّا للهُ وإنّا إليه راجعون﴾ ٢ و قوله تعالى: ﴿ كُلِّ إلينا راجعون﴾ ٢ و قوله تعالى: ﴿ لَمَن الملك اليوم لله الواحد القهار﴾ ◊ و هو يوم انطواء الكثرات في الوحدة الجامعة و استهلاك القطرات في البحر المحيط و انطماس الأنوار و الأضواء في نور شمس الحقيقة.

[ص ۲۰۲، س ۱۶ / ص ۳۵۸، س ۲]

قوله: «و لها مثال كلى هو العرش الأعظم»: قال الحكيم السبزواري في تعليقته

۲. سوره بقره، آیه ۱۵۶.

١. نسخه اصل: بقائه. ۲. سوره أنبياء، آيه ۹۳. ۲. نسخه اصل: تل کل

۵ سوره غافر، آیه ۱۶.

على سفر النفس في هذا المقام: «أي العقل الكلي و قلب الإنسان الكامل» إلى أن قال: «و ليس المراد بـ«العرش الأعظم» الفلك الأطلس، لأنّه مظهر الجنة لأمثالها». و قال في تعليقته على هذا المقام من كتاب الثواهد: «و المثال الكلي الفلك الأطلس المسمى بـ«العرش» عند المتكلمين».

أقول: و هما كلامان متناقضان.

ثم قال: «و على البيان الذي ذكرنا هذا المثال الكلي داخل في مظاهر الجنة، لأنّه من عالم الطبيعة». و المصنف - قدس سره - و غيره حيث عدّوه مثالا للجنة، نظروا إلى أنّ الأطلس كاد أن يلتحق بعالم التجرد المثالي.

[ص ۲۰۲، س ۱۶ / ص ۳۵۸، س ۳]

قوله: دمستوى الرحمن»: لقوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى﴾ `.

[ص ۲۰۲، س ۱۵ / ص ۳۵۸، س ۳]

قوله: وأرض الجنة الكرسيه: أي محدّب الفلك المكوكب الواقع بعد الفلك الأطلس، و في جوفه أرض الجنة و سقفها و هو الفلك الأطلس و عرش الرحمن؛ و قد ذكر مشاهد الجنة و مظاهرها قبلا و من جملتها الماء و الخضراء و الوجوه الحسناء.

[ص ۲۰۲، س ۱۷ / ص ۳۵۸، س ٦]

قوله: «و لها نشأة مثالية كلية هي طبقات سبعة تحت الكرسي»: قال في سـفر النفس في هذا المقام: «و لها نشأة مثالية كلية هي طبقات سبع تحت الكرسي، والكرسي موضع القدمين تفترقان، بعده «قدم الجبار» و هي لأهل النار، و «قدم صدق عند ربك» و هي لأهل الجنة».

أقول: أي قدم الجبار الجابر بقهره و سلطانه طغيان الطغات و عصيان العصات و الجبابرة بتبعيدهم عن حضرة رب العالمين و مقام المقربين، و تنزيلهم إلى أسفل السافلين و موطن المطرودين المبعدين؛ و قدم صدق عند

۱. سوره طه، آیه ۵

ربك و هي الجنة بتصديقه أعمالهم و توفيته نتائجها الفاضلة العالية؛ فالكرسي و هو موضع القدمين له وجه أعلاه و هو الحق، و جنة المحتقين تتصاعد إليه الأغصان و الأوراق من أصل شجرة التقوى و الانقياد لأوامر الله و نواهيه خالق الأرض و السماء و طبقاته العليا و السعلى؛ و وجه إلى أسفله و طبقاته الداخلة و هو جهنم المبعدين المنغمسين في لذات الدنيا تتنازل إليها الأغصان و الأوراق من أصل شجرة الزقوم؛ و هناك تنتهي أعمال الفجار و الكفار و المنافقين.

[ص ۲۰۲، س ۱۸ / ص ۳۵۸، س ۷

قوله: وو فيه أصول السدرة»: «السدرة» في اللغة: هي الجسم الحائل المسدول من الحجارة أو الفلز أو أمثالهما في نهاية الشيء من أرض أو بيت أو حجرة لتحديده و تعيين حدوده كجدران البيوت. و «السدرة» هنا كناية عن نهاية عالم الأجرام و الأجسام و الحد الفاصل بين الدنيا و الآخرة. و الفلك الأطلس لبعده و لطافته و إحاطته بالعالم الجسماني بأسره كأنّه من عالم المثال، كما أشار إليه الحكيم السبزواري.

[ص ۳۰۳، س ۲ / ص ۳۵۸، س ۸]

قوله: «و لها أمثلة جزئية»: أي و للنار.

[ص ۴۰۳، س ۲ / ص ۳۵۸، س ۹]

قوله: «و لها أبواب و مشاعر و هي سبعة و هي\ عين أبواب الجنة»: قال ـقـدس سره ـ في الأسفار في هذا المقام: «و اعلم أنّه وقع الاختلاف في تعيين هـذه الأبواب: فقيل: هي المـدارك السـبعة للإنسـان و هـي الحـواس الخـمس و الحاستان الباطنيتان أعنى الخيال و الوهم».

ثمّ قال: «و قيل: و هي الأعضاء السبعة التي هي وقع التكليف بها. و قيل: هي الأخلاق السيئة».

١. نسخه اصل: – و هي.

ثم قال: «و القول الأوّل أولى و أوفق، فإنّ كلا من المشاعر السبعة باب إلى الشهوات الدنيوية التي ستصير نيرانات محرقة و هيئات معذبة للنفوس في الآخرة؛ و هي أيضا إذا استعملت في طريق الخير أبواب إلى إدراك الحقائق و المعارف و فعل الحسنات التي بها يثاب في العاقبة و يصعد إلى الملكوت و يدخل الجنة مع زمرة الملائكة.

و بالجملة، لكل من هذه المتناعر و المدارك باطن و ظاهر، ﴿ باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب﴾ (؛ فظواهرها أبواب مفتوحة إلى عالم الجحيم أو إلى ما به استحقاقية الدخول في الجحيم، و بواطنها أبواب مفتوحة إلى عالم الجنان أو إلى ما به استحقاقية دخولها؛ و إذا غلقت أبواب النيران، فتحت أبواب الجنان بل هي على شكل الباب الذي إذا فتح على موضع، انسد عن موضع آخر؛ فعين غلق أبواب إحديهما عين فتح أبواب الأخرى؛ إلّا باب القلب و هو الباب الثامن، فإنّه مغلق دائما على أهل الحجاب الكلي و الكفر؛ و هو مختص بأهل الجنة من جهة الإيمان و المعرفة و لايفتح أبدا لأصحاب النار، لأنّهم المختوم على قلوبهم في الأزل لقوله تعالى: ﴿ ختم الله على قلوبهم في الأزل لقوله تعالى: ﴿ ختم الله على تصرف في القلوب و الأفئدة، و إنّما لضرب منها الاطلاع على القلوب لا دخول فيها، لغلق ذلك عليها كغلق باب الجنان على الكفار» -انتهى موضع دخول فيها، لغلق ذلك عليها كغلق باب الجنان على الكفار» -انتهى موضع الحاحة.

[ص ٣٠٣، س ٣ / ص ٣٥٨، س ١٠]

قوله: «إذا فتح إلى موضع انسد به موضع آخر»: فإنّه إذا جعل المشاعر و المدارك السبعة المذكورة في سبيل الطاعات و اقتناء الخيرات و تحصيل الفضائل و الكمالات، كانت أبو اباً للجنة؛ و إذا جعلها في سبيل الطفيان و العصيان و

۲. سوره توبه، آیه ۸۷

اجتلاب اللذات و إرضاء الشهوات، كانت بعينها أبوابا للنار؛ فاذا فتح بها باب الجنة عن علم و اختيار و طوع و رغبة، انسد عليه باب النار، و بالعكس، لأن البابين متضادان و الأعمال و الآراء الحاصلة بهما متنافيتان. و هذه الأبواب كلها مفتوحة على الفريقين ـ السعيد و الشقي و المطيع و العاصي ـ فكل يدخل من أيّهما شاء إذ لا مانع عن اختيار أيّهما شاء و أراد، كما قال تعالى واعملواما شنتم فسيرى الله عملكم و رسوله \( وقال: \( لا إكراة في الدين قد تبيّن الرشد من الغن \( حالم لله لله القلب و هو الباب المختص بالسعداء و المقربين مسدود مطبوع على أهل النار من الأشقياء و المبعدين، لأنّها أرق و أدق و الطف من أن تنالها أيدي المنهمكين في الجهل و الففلة و الاغترار و الاستبداد. و للإشارة إلى رقّته و دقّته و لطافته قال تعالى: \( ولايدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سمّ الخياط \( ولا والتعليق بالمحال.)

[ص ۳۰۳، س ۱۰ / ص ۳۵۸، س ۱۸]

قوله: «و هذا الباب الذي لا يفتح لهمه: أي باب القلب.

[ص ۳۰۳، س ۱۱ / ص ۳۵۸، س ۱۹]

قوله: دفياطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب، إذ ظاهره و هو مقعّر الفلك الثامن و ما فيه مقرّ النار و موطن أهل العذاب؛ و باطنه و هو محدّبه فيه الرحمة، إذ هو موطن الجنة و السعداء و موقف أهل العبادة و الأتقياء؛ فصاحب القلب السليم يرى و يشاهد الظاهر و الباطن فيرتقي إلى الباطن بعناية و الجد و الجهد في طاعة الله؛ هذا. و لكن الظاهر أنّ الضمير في قوله: «فباطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب» عائد إلى الباب الذي لايفتح لهم و المراد به القلب؛ فحينئذ كان المراد أنّ باطن القلب ــالذي هو منبع الحياة من الجهة الجسمانية، و موطن العلوم و المعارف و الأسرار الإلهية و التوجه من الجهة الجسمانية، و موطن العلوم و المعارف و الأسرار الإلهية و التوجه

۱. سوره توبه، آیه ۹۴.

۲. سوره أعراف، آبه ۲۰.

و الالتفات إلى حضرة الألوهية من جهة المعنى و الحقيقة و الروحانية فيه الرحمة، و لا رحمة أعلى و أسنى من العلوم و المعارف و العثور على الأسرار الإلهية و التوجه و الالتفات إلى حضرة القدس؛ و ظاهره الجسماني اللحماني المتصل إلى مراكز الحواس الظاهرية من قبله العذاب عند جنبته الباطنية و انحصار تدبيره في توجيه الحواس نحو اللذائذ الجسمانية.

و «السور» في اللغة حائط يطوف بالمدينة و هو الشيء المميز إيّاها عما سبواها، و منه «سبور البلد»، و «سبور القضية» في اصطلاح المنطق؛ و لذا كان باب القلب في داخل السور المضروب بينه و بين سائر المدارك و المشاعر؛ فباطنه فيه الرحمة، لأنّ القلب المنصرف عن الالتفات إلى المدارك و المشاعر الحسبة و الخيالية و هو باطنه محل الرجيمة الشياملة للمشتغلين بإدارك العلوم و المعارف الإلهية و السير و السلوك في المدارج العالية الكمالية؛ و ظاهره و هو جهة الارتباط و الالتفات إلى المدارك و المشاعر الحسبية و الخيالية من قبله العذاب الشامل للمشتغلين باللذات الظاهرية الحاصلة منها المحرومين عن اللذات المعنوية؛ و هكذا باطن القوى السبع فيه الرحمة، إذ باطنها محل العلوم و المعارف الإلهية و الأخلاق الفاضلة، و ظاهرها من قبله العذاب و النشقوة؛ إذ ظاهرها الانتقياد للنشهوات و الأمسيال النفسانيّة و الاحتجاب عن العلوم و المعارف العقلية؛ فالسور هو الحد الفاصل في النفس بين طرفي الأخلاق و الأعمال الصادرة عن القوى و المشاعر السبعة؛ و فيه أصل الشجرتين النابتتين المتعاكستين: شجرة التقوى و الانقياد و الفضائل، و شحرة التدنس و التمرد و الرذائل؛ و كلتاهما تنبتان من أصل واحد و هذا الأصل الواحد، إمّا القلب أو العقل النظري في مرتبة الهيولانية المستعدة لانشعاب إحدى الشجرتين منه.

[ص ۳۰۳، س ۱۲ / ص ۳۵۹، س ۱

قوله: ﴿ و للنار على الأفئدة اطلاع لا دخول لغلق ذلك الباب،: أي بساب القسلب

مغلوقة منسدة لايدخلها إلّا الحق و جلواته و العلوم و المعارف الإلهية، كما قال: «أنا عند القلوب المنكسرة» و في الحديث: «قلب المؤمن عرش الرحمن» فليس للنار إلّا الاطلاع عليها لا الدخول فيها كما نقلنا عباراته في كتاب الأسفار؛ و ذلك لأنّ القلب موطن الرحمة و الرضوان و محل العلم و الحكمة و العرفان و مستوى الرحمن؛ لكن حصول العلوم و المعارف الحقيقية و الحكم الإلهية و اقتناء الخيرات و الفضائل و العثور على السرائر مشروط بتصفيته و تذكيته و تحمّل المكاره و المتاعب في جهتّي العلم و العمل، كما أنّ الجنة ليست محلا للمكاره، لكن الدخول فيها مشروط بتحمل المكاره و المتاعب في طلب الفضائل و ترك الرذائل؛ فعينئذ يعلم وجه تشبيه القلب بالجنة في طلب الفضائل و ترك الرذائل؛ فعينئذ يعلم وجه تشبيه القلب بالجنة بقوله: «فهو كالجنة خُفَّتُ بالمكاره».

[ص ۴۰۳، س ۱۳ / ص ۴۵۹، س ۲]

قوله: وفهو كالجنة حُفَّت بالمكاره: أي القلب كالجنة حفّت بالمكاره، و إشارة إلى الحديث المشهور و هو قوله: صلى الله عليه و آله: «حفّت الجنة بالمكاره و النار بالشهوات»: إذ لولا تحمّل المكاره و المتاعب الواصلة بسبب ترك الحظوظ الجسمانية و اللذائذ النفسانية و شهوة الأكل و الوقاع و الترأس و الاستيلاء، و لولا ارتياض القلب في حلّ المعضلات و درك المشكلات العلمية و دفع الأوهام و التخيلات، لما تجلّى الحق و آياته و العلوم و المعارف الحقيقية و الأصول العلمية العقلية الغير المشوبة بالأوهام على القلب؛ كما أنّه لولا ترك المحامع و الشهوات الدنيوية و فعل الطاعات و العبادات الشرعة، لما استحق دخول الحنة و النعم المتوافرة فيها.

[ص ٣٠٣، س ١٤ / ص ٣٥٩، س ٣]

قوله: «و السور حجاب مضروب بين الغريقين يسمّى الأعراف»: و هـو عـلى مـا قرّرناه و قرّره المصنف \_قدس سره \_في كتاب الأسفار، منزل بين الجنة و النار؛ و هو مقام المتوسطين في العلم و العمل و من اعتدلت كفتًا مـيزانـه، يسمّى بـ«الأعراف»، فيقفون فيه و ينظرون إلى الجنة و أهلها المتنعّمين فيها بأنواع النعم و ينادونهم و يقولون: «سلام عليكم» و لا يدخلون الجنة و هم يطمعون، كما قال تعالى: ﴿وعلى الأعراف رجال﴾ \ إلى آخر الآية؛ هذا.

و للمصنف قدس سره العالى تفصيل و تحقيق وافي في معنى الأعراف و بيان أقوال المفسرين فيه و الرجوه المذكورة له في كتبهم في الفصل الثاني و العشرين من الفصول المعقودة لبيان المباحث المتعلقة بقسم المعاد من سفر النفس.

قال الحكيم السبزواري: «و في كتب المصنف اختلاف في معنى «الأعراف» ففي بعضها أنّه مقام شامخ» إلى أن قال: «و في بعضها مثل هذا الكتاب أنّه مقام من اعتدلت كفتًا ميزانه».

أقول: لعلّ قوله: «و هذا الحجاب» كناية عن العقل الهيولاني الحاجز بين العاكفين على باب الجهل و الغواية التاركين النظر في العلوم و المعارف و التفكر و التدبر في الآيات الإلهية المعرضين أو الغافلين عن استعماله في استقصاء العلوم و كشف الحقائق و هم أكثر العوام و أشباههم، و الفائضين في لجج العلوم و بحار الفضائل و المعارف السالكين في صراط الارتقاء و الاعتلاء و طي المراتب الراقية و المدارج العالية، و هذا الحجاب مضروب بين الفريقين، معيز أحدهما عن الآخر؛ و من المعلوم المسلم أنّ للفرقة الأولى و خصوصا في أواخر العمر حسرة و ندامة لترك السلوك و الوقوف على الجهل و الحرمان مع رجاء العثور على ما عثر عليه الفرقة الثانية؛ فهم ينظرون إليهم نظر المتحسر المتندم الراجي لنيل مقامهم و مرتبتهم الطامع لحصول ما حصل لهم.

و لعل تسميتها بـ«الأعراف» لأجل أنّ الواقف على مرتبة العقل الهيولاني الغير المتمايل إلى أحد الطرفين أي طرف الجهل و الضلالة، هو أيضا أهـل

۱. سنوره اعراف، آیه ۲۶.

المعرفة بالقياس إلى المتمايل إلى النيات الفاسدة و الأعمال الردية الدنية الممعن في الجهل و الضلالة التارك للتفكر و التعقل بالكلية: فإنّ توجيه النظر إلى أهل الجنة السالكين في صراط العلم و العمل و الطاعة و الانقياد لأمر الله الفائزين بكرامته، و الحسرة و الندامة على ما فات منهم و طلب الفيوضات و البركات الواصلة إليهم على ما حكاه الله تعالى عنهم بقوله: ﴿ و نادوا أصحاب الجنة أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله ﴾ ` آية المعرفة و دليل الانتباه عن نوم الغفلة.

[ص ٣٠٣، س ١٧ / ص ٣٥٩، س ٧]

قوله: «إذ كانتا رتقا»: أي مجتمعة متضامة متلاصقة متراكمة الأجزاء بعضها على بعض من غير تقطيع و الغصال إلى أجرام مختلفة الأوضاع و الأشكال؛ فجرى عليها القضاء و التدبير الإلهي ففرّقها تفريقا و مزّقها تمزيقا بعلل و أسباب طبيعية؛ فانفتقت انفتاقا فصارت أجراما منيرة بعضها أشد نورا و أكبر حجما و بعضها أضعف نورا و أصغر قدرا بصورة الشمس و القمر و سائر الكواكب السيارة و الثابتة و النجوم الشارقة و الغاربة؛ هذا.

و قد ثبت الآن عند العلماء المعاصرين المتفحصين المتجربين بالتجارب العلمية عن أسرار الخلقة الباحثين عن علل الطبيعة و أسبابها و كيفية إيجاد السماوات و الأرض و نظامهما و ما في العالم العلوي و الجوّ الغير المتناهي من الأجرام المنيرة أنّه قد كانت في الأصل الأوّل و العهد العتيق أجزاء رشية و ذرات بخارية مبثوثة متفرقة و مجتمعة متلاصقة في أوساط الجوّ و أطرافه و أكنافه و أقصى نقاطه باسم «كازهاي پيچان» بالفارسية، فأخذت تلك الأجزاء و الذرات الصغار في الدوران و الالتصاق و التراكم و الالتحاق قليلا قليلا تحت نواميس الكون و قوانين الطبيعة و العلل الخفية أو الجلية، و تكونت بحصورة الأجرام المشعشعة المشرقة المضيئة على الهيأة

١. سوره اعراف آیه ۵۰

المشهودة و النظام المحسوس.

و أمّا نورانية تلك الأجرام فلأجل بريق الأجزاء و لمعانها و شفافيتها بالطبع.

فبعضهم نسبوا أصل وجود تلك الذرات و هكذا انضمامها و تالاصقها إلى الصدفة و الاتفاق؛ و بعضهم إلى علل خفية مجهولة؛ و بعضهم و هم الأقلون إلى مبدء شاعر عليم حكيم؛ هذا. مع اعتقادهم بوجود الخلاء الغير المتناهى وكون الذرات قبل انضمامها و التصاقها متفرقة مبثرثة فيه.

و أمّا القدماء فكتبهم مشحونة بذكر علل خلق السماوات و الأرض و أصولها و أحوالها و اختلاف أوضاعها و أشكالها و مقاديرها و نسبها و غروبها و طلوعها و معاربها و مشارقها و كيفية حركاتها و اختلاف مسيرها و جهاتها؛ و إن شئت فطالع كتب الهيئة و النجوم: كتاب النذكرة للعلامة الطوسي و شرح الجنبيني و المجلد الثالث عشر من كتاب البحاد للعلامة المعبسى ـ قدس سرهم ـ فإنّ فيها غنى و كفاية للطالب، لكن كلها مبنية على أساس الهيئة البطلميوسية المعتقدة بوجود الأفلاك التسعة المنطبقة أساس الهيئة البطلميوسية المعتقدة بوجود الأفلاك التسعة المنطبقة الأرض، إلّا أنّ الشيخ الرئيس نقل أصول الهيئة البطلميوسية في أواشل طبيعات الشفاء و قال: هذا ما وصل إلينا من القدماء و لكنّي لستُ مثبتا فيه». و لعلّه لشدة فراسته و درايته في العلوم و لاسيما العلوم الطبيعية استبعد و لعلّم للشعول و لاسيما و لاسيما العلوم الطبيعية استبعد

و عند بعض المعاصرين من العلماء إنّ الأرض انفصلت من الشمس فاستولت عليها البرودة لبعدها المفرط عن الشمس. و في الآية المذكورة بقوله تعالى: ﴿إنّ السموات و الأرض كانتا رتقا ففتقناهما ﴾ (إيماء و إشارة إلى قول المعاصرين و نظرياتهم في كيفية خلق السماوات و الأرض. و المذكور

۱. سوره أنبياء، آيه ۳۰.

في خطبة التوحيد المأثورة عن سيد الموحدين و أعرف الناس بالعق المعبود و نظام الوجود أنّه تعالى أنشأ أوّلا قبل إيجاد السماوات و الأرض الجو الغير المتناهي و الفضاء الخالي و بسطها كل البسط من جميع الأطراف و النواحي، ثم خلق الماء المتلاطم الزخار و حمله على الريح العاصف و النواحي، ثم خلق الماء المتلاطم الزخار و حمله على الريح العاصف و الزعزع القاصف، ثم أمر الريح بردّ الماء عن أرجاء الفضاء، و سلطه عليه لكي يمسكه عن التشت و التقرق إلى جميع الجوانب و النواحي و الأطراف و أقرها على حد الماء و ثبتها على متنه، ثم أنشأ سبحانه ريحا آخر اعتقم مهبها و منشأ هبوبها، و جعلها ملازمة لتحريك الماء و تمويجه بما أودع أمراج البحار تارة و خفضها أخرى رفعا و خفضا شديدين، فحركت البحار أمراج البعار تارة و خفضها أخرى رفعا و خفضا شديدين، فحركت البحار عظيم من مياه البحار فانقلبت زبدا طافيا على وجه الماء، فأرسله تعالى إلى أضر من مياه البحار فانقلبت زبدا طافيا على وجه الماء، فأرسله تعالى إلى أوساط الفضاء الأقصى فخلق منها السماوات السبع العالية و نجومها أوساط الفضاء الأقصى فخلق منها السماوات السبع العالية و نجومها و كواكمها الثابتة و السيارة.

فهذا الكلام دال على تقدم خلق الهواء بعد إنشاء الفضاء على خلق الماء، و تقدم خلق الماء على خلق الأرض و السماء من زبد الماء. و في كلمات المعاصرين أيضا تصريحات و تلويحات إلى كلام الإمام في كيفية خلق الأرض و السماء، و إنما عبر الإمام عن إيجاد الفضاء بلفظ «الإنشاء» لأنّه جوّ خال عما سواه غير مسبوق بالمادة إذ لا مادة قبله، فإيجاده إنشاء و إبداع.

و أمّا قوله تعالى: ﴿و أنزلنا من السماء ماءٌ فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبدا رابيا﴾ <sup>٢</sup> فليس فيه دلالة صريحة على خلق الأرض من طفو الماء و زبده؛ لأنّ المراد بالماء هنا الفيث و المطر النازل من السماء بعد خلق الأرض.

۱. تلخيص و نقل به معنى از نهج البلاغة، او اثل خطبه يكم.

۲. سوره رعد، آیه ۱۷.

و عند جمهور الحكماء إنّ أوّل الصوادر هو العقل الأوّل، و أنّه لاشتماله على الوجود و الماهية و الوجوب و الإمكان علة لإيجاد العقل الثاني و الفلك الأوّل الذي هو الجرم الأقصى المحيط بالفضاء و بما فيه من سائر الأجرام؛ و هكذا العقل الثاني لما فيه من الجهات و الكثرات مبدأ لإيجاد العقل الثالث و الفلك الثاني حتى انتهى الأمر إلى العقل العاشر و عالم العناصر، و قد مرّ الكلام في هذا المقام؛ هذا.

و لكن الحق أنّ العلوم المبتنية على البراهين العقلية القطعية المصونة عن الخطأ و عن شوب الوهم و الخيال أولى بالقبول و الاتكال عليها، إلّا أنّ حصول القطع و اليقين بصحة المقدمات الموصلة إلى النتائج و صيانتها عن الخطأ و شوب الوهم و الخيال مشكل جدا، إلّا إذا صدر الحكم عن صاحب العقل الوقاد العارف بمظان الخطأ و شيطنة الوهم و الخيال و أشباكهما؛ و هكذا العلوم المتكية على الحس و التجارب الحسية ليست مفيدة للقطع و اليقين لإمكان وقوع الخطأ في الحس، إلّا إذا حوفظ عن الخطأ بالإمعان في الأمر إذ تكررت التجارب و أيدت الحاصلة أخيرا للحاصلة أولا؛ فالهيئة البطلميوسية و إن كانت نتيجة للإرصادات المتتابعة مبتنية على البراهين العقلية إلّا أنّها منهدمة الأساس بالمشاهدات و التجارب الحسية للمتأخرين المجهّزين بأنواع الوسائل الهادية؛ فالأولى الأول إلى أصحاب الكشف و الشهود.

قال الحكيم السبزواري: «مقصوده ـ قدس سره ـ أنّ جهنم مشتملة أيضا على سماوات و الأرض الموجودتين على سماوات و الأرض الموجودتين في هذا العالم، و أنّ السماوات الكائنة في جهنم مشتملة أيضا على الكواكب الطالعة و الفارية، و أنّ ها ظلمانية على خلاف السماوات و الأرض الموجودتين لأهل الجنة.

١. نسخه اصل: الوهب

أقول: لعلّ مقصوده -قدس سره -أنّ جميع ما يكون لأهل الجنة من السماوات و الأرض و أوصافهما يكون لأهل جهنم أيضا مع الفرق بين ما في الجنة و ما في النار في أنّ ما في الجنة مضيئة لامعة نورانية، و ما في النار مظلمة، و في أنّ السماوات و الأرض الكائنة لأهل الجنة صارتا فتقا بعد ماكانتا رتقا، كما كانتا كذلك في الدنيا، و الكائنة لأهل جهنم تكون رتقا، إذ بعد ما وجدتا في جهنم رجعتا إلى صفة الرتقية فرقا بين الدنيا و الآخرة؛ و لقصد مقاسات الألم من هذه الجهة أيضا خلافا لأهل الجنة.

و في قوله: «إذ كانتا رتقا فرجعتا إلى صفتهما من الرتق» إشارة بل تأييد لما قرّرناه.

قوله: وفرجعتا إلى صفتهما»: أي لمّا وجد السماوات و الأرض في جهنم،

[ص ۳۰۳، س ۱۸ / ص ۳۵۹، س ۸]

رجعتا من صغة الفتق إلى صغة الرتق على خلاف ما في هذا العالم، و ذلك لأنّ عالم الآخرة ـ جنة كانت أو جحيما ـ عالم الجمع، و عالم الدنيا عالم التفرقة. قوله: «على أهل النار بالحرور على المقرورين، و بالزمهرير على المحرورين، و بالزمهرير على المحرورين، كما كانت الأفعال و الآثار الصادرة عنها في الدنيا إفاضة المحرارة على الشيء الفاقر إليها بحسب طبعه أو بحسب وقوعه في مكان بارد، و إفاضة البرودة على الشيء الفاقر إليها كذلك؛ فذلك رحمة من ربّ العالمين و أرحم الراحمين على أهل جهنم إشفاقا بهم و ترحّما عليهم بعد المؤاخذة عليهم و استيفاء العذاب لمستحقيه بجرمهم و خطيئتهم، لأنّه تعالى جواد كريم ذو عفو عميم و مَنْ عظيم؛ و كذلك طعامهم و شرابهم من شجرة الزقوم تبريد للمحرورين و تسخين للمقرورين بعد استيفاء العذاب. و في اللغة هكذا: «زقم زقما و ازدقم: القمه و ابتلعه؛ زقم بالتشديد: أطعمه الزقوم؛ أزقم الشيء: جعله يبلعه؛ تزقم: تلقم؛ أكلُ الزقوم و اللبن: إفراط في شربه؛ الزقمة: الطاعون؛ المرّة من زقم؛ الزقوم: كل طعام يقتل».

[ص ۲۰۱، س ۲ / ص ۳۵۹، س ۱۱]

قوله: «كالظمآن يجد ماء باردا فيجد له من اللذه»: تشبيه لحال أهل النار – في أكلهم و شربهم الزقوم لشدة ابتلائهم بالحرّ أو البرد الشديدين و التذاذهم بأكله و شربه من دون تأثير أكله و شربه في رفع الحرّ أو البرد عنهم – بحال الظمآن الذي يجد ماء باردا، فيجد لذة من رؤيته و مشاهدته لا ذهابه حرارة العطش بصرف مشاهدته من دون أن بشربه.

[ص ۲۰۶، س ۳ / ص ۳۵۹، س ۱۲]

قوله: ووكذلك ضده: و هو المبتلى بالبرد الشديد الّذي يشاهد نارا مشتعلة و يجد لذة من مشاهدتها من غير أن ترفع عنه أثر البرد الشديد. هذه غاية ما فهمناه من هذه العبارة في هذا المقام.

[ص ۲۰۶، س ۸ / ص ۳۵۹، س ۱۸]

قوله: دفي حق المبتلى بهه: أي في حق المبتلى بداء في موطن الدنيا لا دواء له إلّا الكيّ، كما قيل: «آخر الدواء الكي».

و أمّا قوله: «و أيّ داء أكبر من الكبائر» شروع في بيان كون النـار فـي الآخرة دواءً شافيا و وقاية من داء أعظم تأثيرا و أشد إيلاما من كل داء و هو غضب الله.

[ص ۲۰۶، س ۱۰ / ص ۳۲۰، س ۱]

قوله: «و لهذا يخرجون»: أي و لأجل تعذيبهم بالنار الموجب لرفع سخط الله و غضبه و تبديله برضاه.

[ص ۲۰۶، س ۱۱ / ص ۳۲۰، س ۲]

قوله: • كما جعل في الحدود الدنياوية ه: لمأقف في جملة الحدود المقررة في كتب الفقهاء لصاحب الكبائر من القتل و الرجم و القذف و التعزير و الجلد و نفي البلد على الإحراق بالنار إلّا لمرتكب اللواط الموجب للإيقاب على ما أفتى به العلامة الحلي ـقدس سره ـفي كتاب النبصرة و سائر كتبه، أو لقاتل النبي أو الوصمي بعد قتله على ما نقله الشيخ المفيد ـ قدس سره ـ في كتاب الإرشاد. [ص ٣٠٤، س ١٧ / ص ٣٦٠، س ٨]

قوله: «إنّ كرة الأثير»: أي كرة النار الواقعة تحت فلك القمر و تأثيرها في نضبج الفواكه و المواليد و المركبات كتأثير أشعّة الشمس و الكواكب في نضبجها و طبخها و مزيد استعدادها و صلوحها للرشد و الكمال الطبيعي.

[ص ٣٠٥، س ١ / ص ٣٦٠، س ٩]

قوله: «و فوقه بوجه»: المستفاد من تعليقة الحكيم السبزواري أنّ قوله: «بوجه» متعلق بقوله: «تحت القدر» قائلا بأنّ فوقية الأشعة للمولدات و الفواكمه و المعادن الكائنة في الأرض معلومة؛ و أمّا تحتيّتها فلأجل أنّ تأثير تلك الأشعة الواقعة على تلك الأشياء من الشمس و الكواكب إنّما هو بانعكاسها؛ إذ لولا انعكاسها، لما أفادت حرّا مؤثّرا في المولدات منضجا للفواكه و المعادن.

أقول: الجمر و الجمرة: النار المشتعلة المتقدة. و قوله: «بمنزلة الجمرات تصت القِدر» تشبيه لكرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب بالجمرة في خصوص تأثير الحرارة الصادرة عنها في النضج و الطبخ فقط، و تشبيه للأرض بالقدر المطبوخ فيه الطعام؛ و إلاّ فمن المعلوم أنّ الجمرات المؤثرة في نضج الأشياء الموضوعة في القدر و طبخها لا محالة موضوعة تحت القدر و أحيانا فوقه لقصد تشديد الحرّ المؤثر في الطبخ، و أنّ كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب إنّما هي فوق الأرض التي هي في التشبيه المذكور بمنزلة القدر لا تحتها؛ فمن الممكن حينئذ جعله متعلقا بقوله: «بمنزلة الجمرات» فإنّ القدر المطبوخ فيه الطعام بتأثير الصرارة الكائنة تحته قديحتاج إلى جعل الجمرات فوقه أيضا؛ فالأرض بمنزلة القدر و المواليد و المعادن الكائنة فيها بمنزلة الطعام الموضوع في القِدر، و كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب بمنزلة الطعام الموضوع في القِدر، و كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب بمنزلة الطعام الموضوع في القِدر، و كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب بمنزلة الطعام الموضوع في القِدر، و كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب بمنزلة الطعام الموضوع في القِدر، و كرة

[ص ٣٠٥، س ٢ / ص ٣٦٠، س ١١]

قوله: دو موضع الجنة و النارء: إذ موضع الجنة و أرضها الكرسي، و سقفها عرش الرحمن؛ و موضع النار و طبقاتها السبع تحت الكرسي؛ و بينهما حجاب مسدول مسمّى بـ«السور» فهما متصلان؛ فإذا ارتفعت حجب الدنيا و اضمحل نظامها الصوري و تبدّلت بالصور الأخروية، رأى الناظرون من أهل الجنة أنّ النار تحت أرض الجنة، و أنّ مقعّر أرض الجنة هو سقف النار، و أنّ لحرارتها تأثيرا في نضج فواكه الجنة من فوقها، و إحراقا لمن كان فيها من تحتها كإحراق الحطب الموضوع تحت القِدر و تأثير حرارته في نضج ما في داخل القدر.

[ص ۳۰۵، س ۳ / ص ۳۱۰، س ۱۲]

قوله: دعلم أين النار و أين الجنة ه: فقد علم أنّ موضع الجنة و أرضها الكرسي، و سقفها عرش الرحمن؛ و موضع النار و طبقاتها السبع تحت الكرسي.

[ص ۳۰۵، س ٦ / ص ٣٦٠، س ١٤]

قوله: دو هي لها»: أي الحرارة الواقعة تحت الكرسي للجنة التي أرضها محدّب الكرسي كحرارة النار الموضوعة تحت القِدر، فإنّ أرض الجنة متصل بسقف النار مشرف عليه، كما قال: «فإنّ مقعّر أرض الجنة هو سقف النار».

[ص ۳۰۵، س ۷ / ص ۳۹۰، س ۱۵]

قوله: «و الشمس و القمر و النجوم كلها في الناره: إمّا باعتبار أنّها واقعة تحت الكرسي الذي هو موضع النار و طبقاتها، إذ قد مرّ أنّ النار و طبقاتها واقعة تحت الكرسي أي في مقعّره؛ أو باعتبار أنّها كلها من موجودات عالم الدنيا المشتملة على نيران البُعد والحرمان المحرِقة لأهلها المستأنسين بها؛ أو باعتبار أنّها كلها مشرقات لامعات موجبات بإشراقها و لمعانها لحدوث الضوء و هيجان الشعل المورثة للحرارة؛ هذا؛ مضافا إلى ما سبق من أنّ السماوات مع ما فيها من الكواكب و النجوم في عالم الآخرة كلها في النار

بعد عود الرتق المسبوق بالفتق إليها.

[ص ٣٠٥، س ٩ / ص ٣٦٠، س ١٧]

قوله: «هنا لك»: أي في الآخرة.

[ص ۳۰۵، س ۹ / ص ۳۲۰، س ۱۷]

قوله: دعلوا»: أي بطريق صعود الصرارة منها إلى الموضع العبالي و هو موضع الجنة.

[ص ۳۰۵، س ۹ / ص ۳۲۰، س ۱۷]

قوله: «كماكانت تفعل بها هاهنا سفلا»: أي كما كانت تفعل النضيج و الطبخ في الأشياء و الفراكه و الأثمار الكائنة هاهنا أي في الدنيا سفلاً، أي بإرسال حرّها إليها نزولا.

[ص ۳۰۵، س ۹ / ص ۳۹۰، س ۱۸]

قوله: «وكما هو الأمر هاهناكذلك ينتقل ...»: لعل المقصود مع حفظ ارتباط هذا الكلام بما قبله أنّه كما كان أمر الحرّ و النضج و الطبخ و إصلاح الفواكه و الأثمار و تعديلها في هذا العالم الدنيوي بهذه الصورة المشهودة من صدور العرارة من تلك الأجرام و أشعّتها اللامعة و تأثيرها في نضج الفواكه و طبخها و تعديلها، كذلك ينتقل معنى تلك الصورة و حقيقتها إلى الآخرة، فيفيض حقيقة الحرارة و النضج و التعديل إلى فواكه الجنة و أثمارها؛ و هذا هو الأصل الكلي الثابت بالبرهان و العيان لأمل الحكمة و العرفان من أن جميع ما في هذا العالم ينتقل إلى ذلك العالم لا بصورته بل بمعناه و حقيقته؛ و كذلك سائر الأعمال و الأفعال الصادرة عن العباد تنتقل بمعناها و حقيقتها إلى عالم الآخرة؛ فإنّ الآخرة دار ظهور الأشياء ببواطنها و حقائقها، و الدنيا دار ظهور الأشياء الكائنة بحقائقها و بواطنها في الصورة، في العينها الكائنة في الدنيا بظواهرها بلا اختلاف في الصورة، فإنّ المنورية صورة لطيفة معنوية، و الصورة الدنيوية صورة لمؤنّ الصورة الدنيوية صورة لمؤنّ الصورة الدنيوية صورة لمؤنّ الصورة الدنيوية صورة لمؤنّ المنوية معنوية، و الصورة الدنيوية صورة لمؤنّ المناه المناه المتنوية صورة المؤنّ الدنيا بطورة الدنيوية صورة لمؤنّ المناء المناه المناه المناه المناه المؤنّ الدنيا بطورة الدنيوية صورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ الدنيوية صورة لمؤنّ الدنيا بطورة الدنيوية صورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ الدنيا بطورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ المؤنّ الدنية عن الدنيا بطورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ المؤنّ الدنيوية معنوية، و الصورة المؤنّ الدنيوية صورة المؤنّ المؤ

كثيفة مادية؛ و أيضا الصور الأخروية هي بواطن الصور الدنيوية و حقائقها المكنونة تحت الملابس و الأغشية الجسمانية الدنيوية.

[ص ۳۰۵، س ۱۷ / ص ۳٦۱، س ۷]

قوله: «و على وجه الأرض من يقول: الله الله»: لأنّ وجود الذكر دليل على وجود الذاكر في الدنيا و استقلاله و بقائه بعدُ على وجه الأرض و قيامه بنفسه و عدم استهلاكه عن وجوده و ارتحاله عن عالم الصورة إلى عالم المعنى و عن دار المجاز إلى دار الحقيقة.

و للحكيم السبزواري هنا تعليقة أنيقة ناظرة إلى أمثال ما قرّرناه، لكن الآن خطر ببالي أنّ وجود الإنسان الذاكر ش القائل هذا الكلام الذي هـو أصـل الترحيد في الأرض دليل على بقاء مجال الاستكمال لأهل النقصان من أفراد الإنسان و إمكان الارتقاء إلى المقام المطلوب لأهل الكمال و بقاء الاستعداد بعد لبعض النفوس الطالبة للسعادة؛ و إنّما جاز قيام الساعة و طلوع شمس القيامة حين انتفاء جميع الاستعدادت و اضمحلال كافة الإمكانات و انسداد أبواب الخيرات و انقطاع الرجاء لإحراز السعادة و تحصيل الكمالات.

[ص ۳۰۵، س ۱۸ / ص ۳۶۱، س ۸]

قوله: «منزلة الجنين من الرحم»: فإذا أخرج الجنين من الرحم ـ و هـ و مكان ضيق محدود محروس ـ إلى فضاء الدنيا رأى عالما وسيعا فسيحا غير محدود و لا محروس مملوّا من أنواع النعم و ألوان المواهب و ضروب المآكل و المشارب اللذيدة البهيّة الشهيّة النفيسة، كما إذا خرج الإنسان من الدنيا و سافر إلى الآخرة رأى فيها من الوسعة و الفسحة و النعيم الأبدي و الجوّ الملكوتي ما لا رآه في الدنيا؛ و قد رُوي أنّ الهشام كان بمحضر الإمام الصادق عليه الصلاة و السلام ـ و كان بيده تفاحة ذات لون بهي و طعم شهي، و قد سأل عن الإمام: هل توجد هذه التفاحة في الآخرة؟ فقال الإمام عليه السلام ـ بلى، و أنواع أخرى أعلى و أحلى و أشهى من هذه التفاحة و

ليست موجودة و لا مشهودة في الدنيا و لَما رأى أحد مثلها في هذه الدنيا، و هي في الطافة و الظرافة بحيث يحكي ظاهرها باطنها و يرى باطنها من ظاهرها و يشاهد جميم الأطراف و النواحى من أى طرف و ناحية منها.

[ص ۳۰٦، س ٥ / ص ۳٦١، س ١٣]

قوله: ووالله سبحانه داخل هذه الحجبه: لأنّ تعالى غيب الغيوب و الصقيقة الطالعة في كل تنبيء بحسبه، و العالم بأسره - دنياه و أخراه - صورته؛ فهو تعالى سرّ الوجود و في باطن الغيب و الشهود؛ و الدنيا مظهر الآخرة، و الآخرة مظهر من مظاهر الحق أعلى و أصفى و أبهى.

و إنّما قال: في داخل الحجب، لأنّ كل ما في عالم الوجوذ بشراشره محفوف بحجاب تعيّنه و خصوصية إنيّته ثمّ بسائر الحجب على قدر تعلقه بالحدود و القيود؛ فإذا ارتفعت الحجب بأسرها تجلّى الحق بكليته و لميبق في الدار غيره ديّار، كما قال: ﴿ لمن الملك اليوم لله الواحد القهّار﴾ \.

[ص ٣٠٦، س ٩ / ص ٣٦٢، س ٣]

قوله: «بنفخ الصور»: الشامل للكل الموجب لفناء ما في الوجود و رجوع الكل بعد رفض التعينات إلى الحق المعبود.

[ص ۲۰۱، س ۱۲ / ص ۲۹۲، س ۷]

قوله: «فجمع الشمس و القمر»: في إردافه بما قبله لطف البيان، إذ نور القمر مستفاض من نور الشمس.

[ص ۳۰۱، س ۱۴ / ص ۳۹۲، س ۷]

قوله: «و إذا اتعد ذو النور»: أي إذا اتحد الموجود المحدود بـالوجود المـطلق الذي هو ظل الله و وجهه و نوره، و الفعل بـالفاعل بـاندكاكـه فـي نـوره و استهلاكه في ضوئه و ظهوره و اتصـال القطرات الوجودية ببحر الأحدية.

۱. سوره غافر، آیه ۱۶.

[ص ٣٠٧، س ٥ / ص ٣٦٢، س ١٦]

قوله: دقام بها نحو وجودها المعسوس، الظاهر أنّه خبر لقوله: «فالسماء و الأرض و غيرهما» أي هي لأجل تركّبها من المواد و الصور و اختلاطها بالأعراض ظهرت في هذه النشأة بوجود محسوس مظهره الحواس و انفعالاتها؛ و أمّا في المشهد الآخر أي النشأة الأخروية، فليس لها هذا النحو من الوجود المحسوس بتلك الحواس، بل بوجود أخروي يشاهد في عرصة الآخرة بحقائقها بمشعر نوري و مدرك ملكوتي.

[ص ۲۰۷، س ۸ / ص ۳۲۳، س ۲]

قوله: والمخبره: إمّا بصيغة الفاعل و هر الحق العظيم المُخبِر في كتابه الكريم عن أحوال القيامة، ففي القيامة أصل كل شيء و حقيقته، و عند ظهورها ظهور سلطان الله جل جلاله، و عند قدوم السالك إلى الله على حضرته و قيامه بين يدي سرير جبروته و سطوته يشاهده بعين وجوده على قدره و مرتبته؛ أو بصيغة المفعول، و المرادبه ما أخبر به الشارع من عالم الآخرة و أوضاعه و أحواله و ما عليه الكل في هذه النشأة. و الثاني أنسب.

[ص ۲۰۷، س ۱۳ / ص ۳٦۳، س ۵]

قوله: «لا ترى فيها عوجا ولا أمتاه: هذا من باب سلب الصفة بسلب الموصوف، نظير انتفاء السالبة بانتفاء الموضوع.

[ص ۲۰۷، س ۱۶ / ص ۳۹۳، س ٦]

قوله: «يأكل بعضها بعضا و يصول بعضها على بعض»: و ذلك لأنها بسلطوتها و وفورها و طغيانها و شدة اشتعالها و أصالتها و عراقتها في النارية بالنسبة إلى نيران الدنيا تذيب كل شيء دخل فيها و تحيله إلى أصلها و جوهرها، كما أنّ النيران المشتعلة في الكير تذيب و تحيل أحيانا جوهر الحديد و الذهب و الفضة الموضوعة فيها إلى أن تسيل أو تنتغي و تتبدل بالنار أحيانا.

و قوله: «و يحضر الخلائق ...» عود إلى بيان بقية أحوال القيامة بعد

توضيح يسير في بـاب النـار و تـقسيمها إلى المـتسلطة عـلى الأجسـاد و المتطلعة على الأفئدة.

[ص ۲۰۸، س ۹ / ص ۳٦٤، س ۲]

قوله: دعن البرازخه: أي البرازخ التي هي مواطن وقوفهم بعد القيامة الصىغرى الواقعة بالموت و قبل ظهور القيامة الكبرى. و القبور المدفونة فيها الأجداث هى البرزخ الأول، و عالم المثال الكبير هو البرزخ الثاني.

[ص ۳۰۸، س ۱۱ / ص ۳٦٤، س ٥]

قوله: «و الموت لكونه عبارة عن هلاك الخلق»: الظاهر أنَّه تعليل مقدم، و لكن ليس في العبارة الموجودة في هذه النسخة الموجودة عندي معلِّل لهذا التعليل إلَّا قوله: «و يقام»؛ فعلى هذا «الواو» زائدة سهوا من قلم الناسخ. و «الكبش الأملح»: الكبش السمين؛ و يقال الأملح: لشيء كثير الذرقة. و ظهور الموت في صورة الكبش لأجل أنّ الكبش هو الحيوان الذي يذبح؛ و لمّا كان الغرض ذبح الموت، عبّر عنه بـ«الكبش». و المقصود من «شفرة يحيى» إمّا الشفرة التي ذبح بها يحيى النبي \_صلى الله عليه و آله \_فهي آلة قتالة سعدت بإصابة لحم جيد نبي الله، فالإضافة للتشريف؛ أو الشفرة التي تكون بـيده لذبح الموت بأمر جبرئيل؛ و أمّا يحيى ـ عليهالسلام ـ فلأنّه بسبب ذبحه و إحراق دمه و قطع رأسه بأمر سلطان الوقت في زمانه نال مقام الفناء و البقاء بعد الفناء و فاز بالحياة الأبدية و ملازمة حريم الكبرياء، فصار مظهراً تاما للحياة و حريّاً بقتل الموت و ذبحه بالشفرة التي بيده؛ فتخصيصه من بين الأنبياء بالذكر لإحرازه كمال الحياة بسبب الشهادة في الدنيا و استحقاقه لأجل ذلك لذبح الموت، و هو نبي كريم و سفير عظيم و ولي من أولياء الله الذين حرموا على أنفسهم ما أحل الله لعباده و أذابو أجسادهم بتحمل الرياضات الشاقة و بذلوا أنفسهم في مرضات الله، كما وصفه تعالى في

كتابة الكريم بقوله: ﴿سيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين﴾ ` و صبار بذلك هاديا للناس إلى رفض العلائق الدنيوية و ترك الشهوات النفسانية و تحصيل الحياة الأبدية، و مظهرا تاما للبقاء بعد الفناء.

و ذلك لأنّ الآخرة دار الحيوان، فذبح الموت الذي في صدورة الكبش الأملح إعلاما بزوال دوران الموت و الفناء و الدثور و انقضاء زمان الفساد و اندراس الأجساد في القبور و احتباس الأرواح في القشور؛ و هو يوم ظهور سلطان الحياة على عفريت الممات، كما قال: «و هو صدور الحياة بأمر جبريل مبدأ الأرواح و مُحيى الأشباح».

و «الصور» بضم الصاد و إسكان الواو: الصوت. «القرن»: الذي ينفخ فيه هكذا في اللغة. و قال في الأسناد: «و الصور بسكون الواو و قرئ بانفتاحها أيضا جمع الصورة». و الظاهر أنّ الضمير عائد إلى يحيى عليه السلام - كناية عن أنّ عليه السلام - نداء الحياة أو القرن الذي ينفح فيه لإعلاء الصوت و نداء الحياة. و الظرف في قوله: «بأمر جبرئيل» متعلق بقوله: «يذبح».

ثم إنّ تفسير الموت بالهلاك بواحد من طرفي التضاد كلام في غاية الظرافة و الطافة؛ و المراد بـ«طرفي التضاد» هنا الحر و البرد، و اليبوسة و الرطوبة، أي إمّا بالحر المفرط أو بالبرد المفرط، أو إمّا باليبوسة المفرطة أو بالرطوبة المفرطة؛ و كلا أحد الطرفين مضاد للآخر و ليس في دار الآخرة تضاد؛ ففي هذا الكلام إشارة إلى سرّ عدم الموت في الآخرة مضافا إلى ذبحه بشفرة يحيى ـعليه السلام.

[ص ۳۰۹، س ۳ / ص ۳۱٤، س ۱۷]

قوله: «عرض الجيش»: أي عرضهم على السلطان أو الرئيس الحاكم عليهم القائم بأمرهم، ليقف على أعمالهم و مراتبهم في السعي و الجد في خدمة

١. سوره آل عمران، آيه ٢٩.

الملك و القيام بالوظائف المحولة إليهم؛ فعرض الخلائق في الموقف على الله تعالى و الملائكة المحاسبين أيضا، ليعرف أعمالهم و مراتبهم و ما كسبوا و اكتسبوا في دار الدنيا.

[ص ٣٠٩، س ٤ / ص ٣٦٥، س ١]

قوله: وحسابا يسيراه: أي في أيسر وقت و أقل زمان كلمح بالبصر، سواء كان من الصالحين أو من الطالحين.

ثم إنّ التعميم للفريقين على ما قرّرناه و إن كان مستفادا من ظاهر الكلام، إذ حالهما معلوم مكشوف له تعالى و لملائكته الموكّلين بالمحاسبة لا حاجة إلى الإطالة و صرف الوقت الكثير؛ إلّا أنّ المستفاد من قوله: «فإنّ من نوقش في الحساب عذّب» و من قوله فيما بعد ذلك في حق من أوتي كتابه بيمينه: ﴿ فسوف يعاسب حسابا يسيرا﴾ أنّ اليسر و التسهيل و المحاسبة في زمان قلل إنّما هو للصالحين.

[ص ۲۰۹، س ۱۲ / ص ۳٦۵، س ۹]

قوله: «كتاب مرقوم»: أي رقم و سطر فيه كلما عمل من القبايح و الملاهي و ارتكب من الفجائع و المناهي.

[ص ۴۰۹، س ۱۲ / ص ۳۹۵، س ۱۰]

قوله: «و أمّا الكافر فلاكتاب له»: إذ الكفر بربّ المالمين و موجد الأوّلين و الآخرين فضيحة لاتوازيها فضيحة، و سيئة لاتحاذيها سيئة و لاتجبرها حسنة، فتمحو تلك السيئة جميع الحسنات. و «الكتاب» ما يكتب فيه المسنات و السيئات بعد الإقرار بوجود إله العالمين و وحدانيته.

[ص ۳۰۹، س ۱۳ / ص ۳۲۵، س ۱۰]

قوله: «و المنافق»: الظاهر أنّه معطوف على «الكافر» في قوله: «و أمّا الكافر» إذ هو جملة مستأنفة للشروع في بيان حال المنافق؛ و المعنى: و أمّا المنافق أو و المنافق سئل عنه يوم القيامة و يوم عرض الأعمال الإيمانُ بالله و بما أتى به رسله. و قوله: «و ما أخذ عن الاسسلام» أي مسا أخذ عنه الإسسلام مسن الاعتراف بوجود الله و آياته و العهود و الأقارير؛ و هو بما هو عليه من صفة النفاق يستحق لأن يقال في حقه أنّه كان لا يؤمن بالله العظيم.

[ص ۲۰۹، س ۱۳ / ص ۳٦۵، س ۱۱]

قوله: دفيدخل فيه»: أي فيدخل في معنى المنافق ثلاث طوائف: «المعطل» أي الذي عطل الأحكام و السنن عن الإجراء عمدا و قصدا للإخلال و التضييع، أو عطل العالم بظنة الفاسد عن تدبير الحكيم المتعال؛ و «المشرك» المعتقد بالثنوية القائل بوجود ثان هو شريك و عديل لله تعالى في الألوهية إمّا لفظا أو قلبا، لقصوره عن درك حقيقة التوحيد و هكذا حال كثير من الموحدين الذين وقعوا في ورطة الشرك من غير شعور و دراية عند المحققين؛ و «الجاحد» المنكر لوجود الله.

و المنافق و إن كان في الظاهر مغايرا للطوائف الثلاث المذكورة و لكنه في الباطن أحد هؤلاء لأنّ النفاق نوع من التدليس و التلبيس بإظهار ما يخالف باطنه الذي هو من إحدى الطوائف الثلاثة؛ و أيضا المنافق يعاند و يقابل مقتضى الفطرة التي هي فطرة التوحيد التي فطر الله جميع أفراد البشر بل جميع الموجودات عليها فهو في إظهاره ما هو خلاف فطرته المفطور هو عليها منافق بأشد مراتب النفاق.

[ص ۲۰۹، س ۱۵ / ص ۳۹۵، س ۱٤]

قوله: دفنبذوه وراء ظهورهم»: إمّا لإخفائه على الطالبين أو لإهماله و التسامح في العمل بما فيه.

[ص ۲۱۰، س ۱ / ص ۳۹۲، س ۱]

قوله: «و هو كتابه المنزل عليه»: أي و هذا الكتاب الّذي نبذه وراء ظهره في الحياة الدنيا هو كتاب الله عليه و آله -لا

كتاب الأعمال.

[ص ۳۱۰، س ۲ / ص ۳۲۲، س ۲]

قوله \_ صلى الله عليه و آله \_: «الحمد لله ملا الميزان»: أي هذا الكلام أو قول العبد: «الحمد لله» ملا ميزان الأعمال و رجّع كفة الأعمال الصالحة على كفة الأعمال الفاسدة؛ و ذلك لأنّ الألف و اللام للجنس و معناه أنّ الحمد كله من أيّ حامد صدر و لأيّ محمود وقع، كان في الحقيقة لله؛ و معناة الاعتراف بأنّه ليس كمال و جمال في أيّ موجود يستحق بذلك الحمد إلّا و أصله و حقيقته في الله و من الله؛ إذ الوجود مبدأ كل كمال و جمال، و هو تعالى أصل الوجود و مبدأ كل كمال.

[ص ۲۱۰، س ۷ / ص ۳۲۲، س ۷]

قوله: وبقدر علمه: فقد ورد في الحديث أنّه «ما عُبِد الله بشيء مثل المعرفة» و لقوله تعالى: ﴿إِنّما يخشى الله من عباده العلماء﴾ ` و لاسيما العلم بنظام الوجود و ما في الغيب و الشهود؛ و أنّ الكل آيات الله و مرائي ذاته و مجالي صفاته و أن لا مؤثّر في الوجود إلّا الله.

[ص ۲۹۰، س ۸ / ص ۳۹۲، س ۸]

قوله: «مقابل في عالم التضاد»: يمكن اجتماعه مع مقابله في كفتيي الميزان، كالعدل مثلا الموضوع في إحدى الكفتين و الظلم الموضوع في الأخرى.

[ص ۳۱۰، س ۹ / ص ۳۲۲، س ۹]

قوله: «إذ اليقين الدائم»: تسقييد «اليـقين» بـ«الدائـم» لإخـراج اليـقين الزائـل بالوقوف على الخطأ في بعض المقدمات الموصلة له.

[ص ۲۱۰، س ۹ / ص ۳۶۲، س ۹]

قوله: «كما لايجامع ضده»: و هو اليقين بخلافه، لامتناع اجتماع اليقين الدائم الثابت بشيء مع اليقين بخلافه.

۱. سوره فاطر، آیه ۲۸.

[ص ۲۵۰، س ۱۰ / ص ۳۲۲، س ۹]

قوله: «لا يتعاقبان على موضوع واحد»: فالايمكن زوال اليقين الدائم عن موضوع و هو النفس، وحصول اليقين بخلافه في ذلك الموضوع على ما هو شأن المتقابلين؛ فإنّ من شأن الأمرين المتقابلين عدم اجتماعهما على موضوع واحد.

[ص ۲۱۰، س ۱۰ / ص ۳۶۲، س ۱۰]

قوله: «فليست للكلمة»: أي لكمة «لا إله إلّا الله» فلايجتمع الشرك مع التوحيد في ميزان أحد و لايتعاقبان أيضا على موضوع، إذ التوحيد الكامل الحاصل بالدلائل العقلية و النقلية و وقوف العارف على أسرار الوجود و ظهور الحق في جميع مظاهر الغيب و الشهود غير قابل الزوال و لا للتبديل بالكفر أو الشرك.

[ص ۲۱۰، س ۱۱ / ص ۳۹۲، س ۱۱]

قوله: «صاحب السجلات»: القصمة مذكورة في تعليقة الحكيم السبزواري.

[ص ۲۱۰، س ۱۳ / ص ۳٦٦، س ۱۳]

قوله: دو هو هاهنا معنى ه: أي المعراط الذي هو طريق الجنة في هذا العالم أمر معنوي ليس له صورة ظاهرية محسوسة و له في الآخرة صورة محسوسة هي جسر ممدود بين الجنة و النار.

[ص ۳۱۰، س ۱۸ / ص ۳۹۷، س ۳]

قوله: «و المشرك»: كأهل الثنوية و أهل التثليث بل و كثير من الموحدين الذين وقعوا في ورطة الشرك من غير دراية؛ و الأوّل شرك جلي و الثاني شرك خفى.

[ص ۲۱۰، س ۱۸ / ص ۳۱۷، س ٤]

قوله: دو له قدم على صراط الوجوده: لاعترافه بوجود مبدأ للعالم و إن كان

انسخه اصل: یتعاقبان.

مخطئا في جعله اثنين أو ثلاث.

[ص ۲۱۰، س ۱۹ / ص ۳۲۷، س ٤]

قوله: «و المعطل»: أي القائل بتعطيل العالم عن إله مدبّر فهو أسوء حالا من المشرك فليس له قدم على صراط الوجود الذي يوصل السالك له إلى مبدأ و الإقرار بوجوده.

[ص ۳۱۱، س ۱ / ص ۳۲۷، س ۵]

قوله: «و هو على متن جهنم»: أي الصراط واقع على متن جهنم غائب مستور فيها؛ و لعلّ النسخة الأصلية «غائر فيها».

[ص ۳۱۱، س ۲ / ص ۳۹۷۲، س ٦]

قوله: «و الكلاليب»: جمع «كلاب» أو «كلوب»: آلة تسمى بالفارسية: «قُلاب». و «الخطاطيف» جمع «خطاف» آلة يصطاد بها الحيتان و هي بالفارسية «قلاب ماهي كيري». و «الحسك» ما يرسل على أطراف الجسر من السلاسل و حلق الحديد و ما يعلق عليها من الأطناب و الأعمدة و الأعواد ليحفظ بها التعادل و يتعلق بها المشرف على السقوط و يمسك بها نفسه عن الهُويّ. و في المعجم العربي الحديث: الحسك: الشوك؛ حبل فيه شوك يلقى حول العسكر، فاذا جائت خيل العدق نشب الشوك في حوافرها.

[ص ۲۱۱، س ۷ / ص ۳۹۷، س ۱۱]

قوله: دفمن تجاوزها هناه: أي تجاوز عن السيئات و القبائح، و أمسك نفسه عن ارتكاب المعاصى و الفجائع، أو تجاوز عن مكافات من أساء إليه.

[ص ۲۱۱، س ۱۲ / ص ۳۶۸، س ۳]

قوله: «و لو جانت ذرة لإحدى الكفتين لرجعت بها»: لأنّ الكفتين فسي غاية التعادل و التوازن و المساوات؛ فلو انتقلت إلى إحديهما مثقال ذرة في أيسر وزن و أقل ثقل، لرجحت بها على الأخرى فيطمم الواقف على الأعراف حينئذ

في كرم الله و عدله المقتضى لشمول عفوه و رحمته له بسبب رجحان كفة الحسنات بمقدار الذرة الواصلة إليها من عمل خير.

و الظاهر أنّ قوله: «و أنّه لابدلكلمة «لا إله إلّا الله» عناية بصاحبها» توجيه لسرّ شمول الرحمة و العناية و رجحان إحدى الكفتين بأنّ ذلك من بركات كلمة «لا إله إلّا الله» و أنّ لها عناية بصاحبها و قائلها عناية موجبة لخلاصه عن العذاب و العقاب و إن كان مرتكبا للمعاصي المقتضية لحلول العذاب، فإنّ في سيماهم أثرا من آثار تلك الكلمة المقدّسة؛ فهذا سرّ الحديث المشهور و هو قوله تعالى: «كلمة لا إله إلّا الله حصنى فمن دخل حصني أمن من عذابي». و من الممكن جعل قوله: «و أنّه لابد ...» معطوفا على ما قبله أي و يطمعون في ذلك علما لهم بأنّ لهذه الكلمة لا محالة عناية بصاحبها القائل بها في الدنيا؛ فإنّ الإقرار بألوهيته و نفي ألوهية ما سواه من أعظم القربات و المعرفة بالله أجلّ المثوبات؛ و لهذا قبل: «ما عبد الله بشيء مثل المعرفة».

## [ص ۲۱۲، س ٤ / ص ۳٦۸، س ۷]

قوله: دو بيده الشغرة الله أي و بيد يحيى عليه السلام الشغرة. و تخصيصه بالذكر و تخصيصه بالذكر و تخصيصه بالذكر و تخصيصه الدنيا، و هي لأسعد السعداء و من استحق الحياة الأبدية بتحمل الشهادة التي هي أصعب أنواع الموت في دارالدنيا، فاستحق بذلك الحياة الأبدية بذبح الموت بيده صلى الله عليه و آله.

[ص ۳۱۲، س ۱۱ / ص ۳۲۸، س ۱٤]

قوله: «إذا أبصروه»: الضمير للموت و هكذا الضمائر في قوله: «منه» و قوله: «له».

## [ص ۳۱۲، س ۱۳ / ص ۳۹۹، س ۱

قوله: «لافتح بعده»: أي بعد ذلك الوقت المعلوم من سياق الكلام. و الضمير المستتر في قوله: «و ينطبق» عائد إلى الأبواب؛ و أمّا الضمير في قوله: «و يدخل بعضها على بعض» فمن المحتمل أنّه عائد إلى النار، و المعنى: و يقع بعض أجزاء النار على بعضها ليعظم الضغاطة، فإنّه لو كانت أجزاؤها منفرجة متخلخلة قلّت الضغاطة؛ و من المحتمل أيضا إرجاعه إلى لفظ الأفراد المستفاد من كلمة «أهل» أي و يدخل و يهاجم بعض افراد أهل النار على بعض ليعظم الضغاطة، فإنّ دخول بعض الأفراد على بعض و وقوع البعض على بعض يوجب كثرة الضغطة.

[ص ۲۱۲، س ۱۵ / ص ۳٦۹، س ۳]

قوله: «و يرى الناس و الشياطين»: بصيغة المجهول.

[ص ۱۲،۲ س ۱۸ / ص ۳۲۹، س ٦]

قوله: «و أمّا المأدبة فهي لأهل الجنة»: في القاموس: «و المأدبة بالضم: طعام صنع للدعوة أو عروس، و الدرمكة: دقيق الخواري، و الخواري بضو الخاء و تشديد الواو و فتح الراء: الدقيق الأبيض و هو لباب الدقيق. و قال الحكيم السبزواري: المراد بالدرمكة هنا الخبز الخواري و هو الذي نخل مرة بعد مرة.

[ص ۳۱۳، س ۱ / ص ۳۲۹، س ۷]

قوله: وفي مندبة عندية عند الندبة وهي البكاء و الرثاء على الميت بلوعة و حرقة، كقول القائل: «واحسرتا والكهفا» وأمثال ذلك، فهم دائما في محفل الحزن والندبة.

[ص ٣١٣، س ٢ / ص ٣٦٩، س ٨]

قوله: «كبد النون»: أي كبد الحوت و هو حيوان بحري يعيش في البحر الذي هو موطن الحياة، لمكان الماء فيه.

[ص ٣١٣، س ٣ / ص ٣٦٩، س ٩]

قوله: وو هو مركب الحياة: أي الدم أو الكبد باعتبار كونه بيت الدم، لمكان الروح البخاري في الكبد.

۱. نسخه اصل: من.

[ص ۱۲۳، س ۲ / ص ۲۹۹، س ۱۳]

قوله: ومعمولة على قرن الثوره: لاشتمالها على الرطوية و اليبوسة. قوله: «على صورة الجاموس» أي يرى و يشاهد لأهل المحشر بصورة الجاموس و هو حيوان أعظم من الثور قدرا و أصلب جلدا و أقوى و أرشد عظما، و مثله في طبعه الغالب عليه البرد و اليبس. و في كتاب المعجم العربي الحديث: «الجاموس حيوان أهلي من فصيلة البقرات». ثم إنّ جميع ما ذكره في هذا الإشراق من أحوال القيامة من المواطن السبعة مضامين الأحاديث الواردة في هذا الباب مع تلفيقها بأصول فلسفية و إشارات عرفانية.

[ص ۳۱۳، س ۱۷ / ص ۳۷۰، س ۷

قوله: دو لكل منهما ملؤها: أي ما يملئه و هو مثل قوله تعالى: ﴿ مَلَّ الأَرْضُ ذَهَا﴾.

[ص ۱۲۱۳، س ۱۸ / ص ۲۷۰، س ۸]

قوله: وو الأصول الحكيمة ...»: عدول عما حكم به أن لا من الترديد في خلود ما سرى الكفار من الفساق و الفجار في النار بأنّ العذاب قسر على الطبيعة و القسر لايدوم على الطبيعة؛ و أنّ لكل موجود غاية لابد من الوصول إليها يوما، و هي الدخول بالآخرة في مقرّ الكرامة و دار الرحمة و العناية كما قال جل ثناؤه: «عذابي أصيب به مَن أشاء» إشارة إلى شمول العذاب لأهله «و رحمتي وسعت كل شيء» إشارة إلى انقطاع العذاب بالآخرة و شمول الرحمة في آخر الأمر للصالح و الطالح و المطيع و العاصبي بشرط الإيمان البته.

و قوله: «و عندنا أيضا أصول ...» عدول عن قوله: «و الأصول الحكمية دالة ...» ثم تعديل الأصلين بأنّ الدوام لكل من أهل الجنة و النار على معنى آخر. و للحكيم السبزواري في بيان معنيي الدوام توجيه لطيف.

و قوله: «و أنت تعلم ... » وجه آخر لتعديل الأصلين، خصوصا الأصل الثاني الحاكم بدوام الآلام و الشرور لأهل النار بأنّ وجودهم مع اشتماله على الشرور و القبائح و السيئات الصادرة عنهم في الدنيا مشتمل أيضا على خيرات و مصالح في نظام الدنيا و عمارتها، إذ لابد لكل عالم من أهل و لكل فعل من فاعل و لكل عمل من عامل؛ فوجود الناقص الردي و فاعل الشرور و راكب الخطأ من لوازم تمامية هذا العالم، كما أنّ وجود هذا العالم و ما فيه من لوازم تمامية عالم الوجود و كماله بأسره.

[ص ۲۱٤، س ۱۱ / ص ۳۷۱، س ۳]

قوله: دمن الجِنَّة و الناس أجمعينه: أي من طائفة من الجنة و الناس كليهما. قوله: «فكونهما على طبقة» أي فكون الجِنّة و الناس على طبقة واحدة في السعادة و الشقاوة بحيث كان الكل إمّا سعداء أو أشقياء ينافي الحكمة الإلهية، إذ لابد من خروج كل ما بالقوة إلى الفعل؛ و الشرور و القبائح و السيئات من جملة ما في النفوس بالقوة كالخيرات و الحسنات.

[ص ۲۱٤، س ۱۲ / ص ۳۷۱، س ٥]

قوله: دو خلق أكثر مراتب هذا العالمه: أي و للزوم خلق فهو معطوف على «الإهمال» في قوله: «لإهمال سائر الطبقات»؛ هذا؛ مضافا إلى أنّ لكل نفس سعادة بحسب ما في ذاتها و جوهرها؛ فسعادة السعداء في الطاعات و العبادات و فعل الخيرات و نيل الكمالات الحقيقية و المثوبات الأخروية و الكرامات الإلهية؛ و سعادة الأشقياء نيل اللذات و الشهوات النفسانية و اللذات الجسمانية و الانغمار في تحصيل الحظوظ و المآرب الدنيوية؛ و أيضا وجود كل من الطائفتين مظهر من مظاهر الوجود المطلق و مقتضى ظهور الحق في جميع مظاهره، فإنّ عروق الأشجار المنبئة تحت التراب ليست كالأزهار و الفاكهة و الأثمار الطيبة، و كل منهما من مظاهر القدرة

التامة في هذه الآية الإلهية. فلكل نفس سعادة بحسبه و غاية مناسبته لذاته وجوهره لابد من نيلها في آخر منازل السير و السلوك. و تلك الغايات أمور ذاتية مجبول عليها النفوس سواء كانت أنّهارا جارية و أشجارا مشمرة و حورا و قصورا و شرابا طهورا في الجنة، أو نيرانا ملتهبة و حيّات و عقارب ملدغة و أفاعي بأفواهها المنفتحة و عيونها المحدقة و أنيابها المهلكة في الجحيم؛ وإذا كانت ذاتية ملائمة لها و كان الرجوع و العرد إليها أيضا ملائما لذيذا؛ فقوله: «فكونها على طبقة واحدة» إلى قوله: «و قال بعض المكاشفين» إشارة إلى جميع ما قلناه و تبيان لما قرّرناه. و هذا سرّ من الأسرار المكنونة على حفظ عن الأغيار المكتوبة بقلم العرفان في قلوب الأخيار المؤتمنين على حفظ الأسرار و صونها عن الأغيار.

[ص ٣١٥، س ٢ / ص ٣٧١، س ١٤]

قوله: «أمدا بعيدا»: هو الزمان الفاصل بين الدنيا و الآخرة الحائل بين النفوس و نتائج ما في جوهرها. و قوله: «و الله متجل بجميع الأسماء» توضيح و تأييد لما سبق.

[ص ۲۱۵، س ۲ / ص ۲۷۲، س ۱]

قوله: «بغضل الله»: إذ ليس للعبد ما يستحق به شيئا لنفسه، إذ «العبد و ما في يده كان لمولاه» فدخوله في الجنة فضل من الله الذي هو المولى المقيقي المالك للوجود و لكل موجود؛ فما أسعد عن الحق من جعل الطاعات و العبادات سببا لدخوله في الجنة.

[ص ۲۱۵، س ۷ / ص ۲۷۲، س ۲]

قوله: «بالنيات»: لا بالأعمال لأنّ النيات باعثة لصاحبها على ارتكاب الأعمال؛ فإذا كانت فاسدة سيّئة رديئة و كان قصد صاحبها البقاء عليها و إدامة ( العمل على وفقها، كان مستحقا للخلود؛ و أمّا العمل فهو في زمان صحدود

۱. نسخه اصل: ادامته.

منقطع بانقطاع العمر أو بزوال العلل و الأسسباب و الوسسائط أو لعروض الموانع، فليس سببا للخلود.

[ص ۲۱۵، س ۷ / ص ۳۷۲، س ۳]

قوله: وفيأخذون الألم جزاء العقوبة عنى فسيكون الألم الوارد عسلى مسرتكب المعاصي مستوفيا لجزاء العقوبة و بإزائه، و يكون جزاء العقوبة مساويا لمدة العمر و زمان بقائه على الشرك بالله إن كان مشركا، أو على الفسق و الفجور إن كان موحدا فاسقا فاجرا و الفسق و الفجور و ارتكاب المعاصي و المناهي أيضا نوع من الشرك، و هو التوجه و الالتفات إلى ما سوى الله و إيثاره عليه كأنّه وثن و معبودله في مقابل الله، إذ كل من أحبّ شيئا سوى الله أو في مقابل الله، إذ كل من أحبّ شيئا سوى الله أو في مقابله فهو مشرك في الحقيقة.

ثم إنّ إضافة الجزاء إلى العقوبة من باب إضافة النثيء إلى نفسه لقصد الإيضاح. و «اللثم»: القُبلة و المطايبة و الملاعبة. و «الجرجير»: نبت تنبت على شاطئ النهر.

[ص ۱۲،۱۱، س ۲ / ص ۲۷۲، س ۱۶]

قوله: «إنّ العالم بأسره عباد الله»: لأنّ لكل من موجودات العالم ـ عقلا كان أو نفسا أو جسما فلكيا أو عنصريا بسيطا أو مركبا ـ وظيفة هو مأمور بالعمل بها بل مجبول على إتيانها في النظام الكلي؛ و العمل بالوظيفة المحوّلة عبادة تشريعية أو تكوينية؛ و لذا ليس في النظام الكلي انحراف و لا نقص و فتر و قصور؛ إذ الكل سائر و سالك في السبيل المأمور بالسلوك فيه و الانقياد إليه في نظام منظم عن علم و حكمة باهرة تحت عناية من بيده الأمر و هدايته؛ هذا؛ مع أنّ لكل موجود علما و شعورا بقدر وجوده يهديه إلى صراط القيام بما هو الواجب في النظام.

و قوله: «و ليس لهم وجود وصنفة و فعل ...» تأييد لمعنى العبودية لأنَّ العبد و ما له و ما في يده كان لمولاه، و تمهيد لنفي التعذيب الأبدي بأنّ وجود العالم و صنفاته و أفعاله كلها بالله و من الله و بحوله و قوته؛ و إن كان صدور الفعل من العبد الشاعر بفعله أيضا بإرادته و مشيئته، إذ ليس للممكن في حد ذاته وجود و لا صنفة و لا فعل، لكونه فاقر الذات إلى جاعله و قيّومه الواجب تعالى.

[ص ۲۱۷، س ۲ / ص ۳۷۳، س ٥]

قوله: «هو أن لا يعبدوا إلّا الله»: لأنّ وجود الخلق كله من الله، فهو مفطور على العبادة و الطاعة و الانتياد له تعالى في كل حال من حيث هو موجود مستمد منه؛ و أيضا لكل موجود في نظام الوجود شأن لا ينسلخ عن شأنه، و حدّ لا يتجاوز عن حده، و فعل و أثر لهما مدخلية في انسجام النظام؛ فالكل من هذه الجهة و من جهة اتصاله بعبداً الوجود و تدلّيه بالحق المعبود عبد مطيع لمولاه، و إن كان فاعلا لفعل هو بحسب الظاهر و في النظام التشريعي نحو من الشرور و الطغيان و العصبيان الموجب لإقامة الحدود عليه في الدنيا و العقوبة في الآخرة.

[ص ۱۲۸، س ۲ / ص ۱۳۷۳، س ۱۵]

قوله: دحراثة الدنياه: و حراثتها من ضروريات النظام و انسجامه: إذ هي دار الاكتساب و موطن الزرع كما قيل: «الدنيا مزرعة الآخرة»؛ فلابد من وجود من كان أهلا لها حارثا إيّاها ببذل الجهد و الهمة في بسط بساطها، و إن كان مستلزما لصدور شرور و طغيان و عصيان.

[ص ۲۱۸، س ٤ / ص ۳۷۳، س ۱۸]

قوله: «من أهل النفاق المردودين»: أي ممن كان له العلم بالسعادة و الشقاوة و أسبابهما و عللهما، عارفا بوجوه الخيرات و الشرور، و طرق الحق و الباطل و سبيل الفيّ و الرشاد.

[ص ۲۱۸، س ٦ / ص ۲۷٤، س ۲]

قوله: «إِلَّا أَنَّ الرحمة واسعة»: عدول عن دوام العذاب في حق المردودين عن

الفطرة أيضا بأنّ الرحمة واسعة لكل سعيد و شقي، و الفطرة باقية في كل فاضل و دنيئ \_إلى آخر ما قال.

[ص ۲۱۸، س ۱۲ / ص ۳۷۶، س ۹]

قوله: «ممّا استدلّ به على ذلك»: أي على دوام العذاب و خلود الآلام و العقاب على أهل العصبيان و الطغيان بأنّ نفوسهم قد ألفت و أنست بهذا المسوطن؛ فصيار العذاب عذّبا لهم و مفارقة النار عذابا؛ فخلودهم فيها موافق لطبعهم، و الموافق للطبع رُوح و راحة لا عذاب و مشقة.

[الشاهد الثالث]

[في الإشارة إلى العوالم الثلاثة: دار الدنيا] [و دار الحساب و الجزاء و دار القرار]

[ص ۳۲۰، س ۹ / ص ۳۷۷، س ۱

قوله: «لايلعق آخره بأوّله»: لزوال أوّله و فنائه قبل وصوله إلى آخره؛ و هذا من خواص الحركة، إذ هي ترك شيء و أخذ شيء آخر.

[ص ۳۲۱، س ۲ / ص ۳۷۷، س ۷]

قوله: «دون أصحاب اليمين»: و هم السعداء و هم أحد قسمي سُكّان عالم الصور الباطنية على ما مرّ ذكره.

[ص ۲۲۱، س ۹ / ص ۳۷۷، س ۱۳]

قوله: «و حدّه»: أي و حدّ هذا العالم.

[ص ۲۲۱، س ۹ / ص ۳۷۷، س ۱۳]

قوله: «من فوق فلك البروج»: لكونه أوّل منازل الكثرة بوقوع الكواكب التي هي أكثر من عدد الرمال و قطرات البحار فيه. و هو على الهيئة البطمليوسية داخل في جوف الفلك الأعظم متصل محدّبه بمقعّره.

و توصيف الفلك الأعظم بـ«المستقيم» لأجل استقامة سطحه و استوائه

و عدم وجود النقرة التي هي مراكز الكواكب فيه، بـخلاف فـلك البروج. و الظاهر أنّ قوله: «تحت» ظرف متعلق بمحذوف، و المعنى: فلك البروج الواقع تحت الفلك المستقيم.

قوله: «من فوق ذلك الفلك» إذ فوقه عالم المثال الذي هو أوّل منازل التجريد، إذ المُثُل صور عارية عن المواد؛ و لذا قيل: ما فوق فلك الأفلاك لا خلاء و لا ملاً؛ أمّا عدم الخلاء فلوجود المثل و فناء الفضاء؛ و أمّا عدم الملأ فلعدم المادة.

[ص ۲۲۱، س ۱۵ / ص ۳۷۸، س ۳]

قوله: دجزاء المحسنين: أي المخلصين المتقين عما سوى الله الفائزين بمقام الفناء، الفائقين على الله المعلم الكثرة الجسسمانية و عالم الكثرة البرزخية الصورية ـ و عن جميع التعينات الوجودية: و هذا هو الإحسسان الحقيقي ترك القيود و رضض التعينات و الحدود و الاتصال بمنبع الحسن المطلق و الجمال الأعظم و الكمال الأتم.

[ص ٣٢١، س ١٦ / ص ٣٧٨، س ٤]

قوله: دفي طبقات الجعيمه: أي طبقات الأجسام و الأجرام التي هي في المحقيقة جهنم العاكفين عليها؛ وأسفلها هو ما تحت الأفلاك السبعة التي وصفها بسبعة أبحر مطبقة، وهو عالم العناصر الواقع في جوف فلك القمر وأسفل السافلين.

[ص ۳۲۲، س ۱ / ص ۳۷۸، س ۷]

قوله: دنعو الفرق بين القوة و الفعل و المجمل و المفصل: في النفس حين انسيانة السعادة و مراتب السعادة و مراتب السعادة و مراتب الشقارة أمرا بالقوة و أمرا مجملا غير مكتبوف الحال بالتفصيل؛ و كان جميع النفوس من هاتين الجهتين متحدة متفقة، و إنما خرجت من القوة إلى الفعل و من الإجمال إلى التفصيل في مراتب السعادة أو الشقاوة بعد نزولها إلى هذا العالم و اتصالها بالأبدان و حشرها مع سكان عالم الطيبعة و مقرّ

الشهوات و اللهوات و موطن اكتساب الفضائل و الخيرات.

[ص ۳۲۲، س ۳ / ص ۳۷۸، س ۹]

قوله: «متفق في البداءة»: متحد النوع من حيث جوهر النفس الفاقد للأوصاف و الأحوال المميزة إيّاها الموجبة لاختلافها في النوع بحسبها؛ و هذا لاينافي قوله \_عليه الصلاة و السلام = «السعيد سعيد في بطن أمّه و الشقي شقي في بطن أمّه»، إذ المقصود أنّ للمولود حين ما كان في بطن أمّه قوة السعادة و قوة الشقاوة و استعدادهما، أو لعلّ المعنى أنّ سعادة السعيد و شقاوة الشقى حين ما كانا في بطن أمهما معلومتان شة تعالى بالعلم الأزلى.

[ص ۳۲۲، س ٤ / ص ۳۷۸، س ١٠]

قوله: دفإلى جنة الأعمال أو جنة الصفات: الأوّل لأصحاب اليمين، و الشاني المقرمين.

[ص ۳۲۲، س ۵ / ص ۳۷۸، س ۱۱]

قوله: « تحت ذلّ الطبيعة »: هذا للمشركين المعاندين.

[ص ۳۲۲، س ۵ / ص ۳۷۸، س ۱۱]

قوله: «أو ذلّ النفس»: هذا للعصباة من الموحّدين العاكفين على باب الهوى و أميال النفس و شبهواتها.

و قوله: «إمّا إلى الهاوية» للصنف الأول، و قوله: «تحت جهنم الطبيعة» للصنف الثاني فإنّ الأوّل مقرّه الدرك الأسفل من النار، و الثاني جزاؤه الوقوف في جهنم الطبيعة و الصرمان عن المثوبات الأخروية المُعدّة للمتقين.

[ص ۳۲۲، س ۸ / ص ۳۷۸، س ۱۳]

قوله: دو احتاجوا إلى العمل بغير إرادةه: أي العمل بمقتضى الأوامر و النواهي التشريعية و التكاليف الدينية الذي هو خلاف طبعهم؛ فإنّ النفوس القدسية المنقادة للطاعة و السلوك إلى سبيل الحق و مأمن القدس و موطن اللقاء و الوصال لاتحتاج إلى الأمر بالانقياد للطاعات و النهى عن ارتكاب المعاصى، بخلاف النفوس المألوفة بزخارف الطبيعة المنجذبة المنخدعة إلى نداء الهوى و مظاهر الشهوات و الملاعب و الملاهي؛ فإنها لاتنسلك إلى الحق بطباعها إلا بالأمر و النهي و الترغيب و الترهيب؛ هذا؛ أو لأنّ العمل الموجب حينئذ ـأي حين الورود في المحشر ـ لخلاصهم عن الصور القبيحة الدنيّة المكتسبة بعيلهم و إرادتهم و هيمانهم إلى الشهوات الدنيوية إلى الصور الجميلة المناسبة لجوهر النفس و حقيقتها ـ التي هي من عالم النور و موطن الحسن و الجمال - إنّما هو بإرادة الله و عنايته المقتضية لإيصال كل موجود إلى شرف و فضيلة؛ فإنّ الأعمال الصادرة عنهم في الدنيا كانت إمّا بحسب ميلهم الطبيعي إلى مشتهياتهم النفسانية، أو بإرادتهم بإرشاد العقل و هدايته إلى الأعمال الصالحة و الأوصاف الفاضلة؛ و أمّا العمل في النشأة الآخرة بعد الخروج عن مقابر الطبيعة و محابس الدنيا و رفض البدن إنّما هو بفضل الله و جوده و كرمه و إيصال السرّ الوجودي و الوديعة الإلهية إلى مأمنه و أصله؛ و على أيّ حال ففاعل قوله: «و احتاجوا» هو الضمير العائد مأمنه و أصله؛ و على أيّ حال ففاعل قوله: «و احتاجوا» هو الضمير العائد الى قوله: «من أساء عمله».

[ص ۳۲۲، س ۸ / ص ۳۷۸، س ۱٤]

قوله: «إلى الصور الموافقة»: أي الصور الموافقة لجوهر النفس بحسب فطرتها الأصلية وهي الملكات الفاضلة الحاصلة باتباع الشرع؛ و أمّا الصور الرديتة و الملكات الدنيّة فهي مخالفة لجوهر النفس بحسب الفطرة الأصلية، إذ النفس في الحقيقة هي السرّ الإلهى النازل من سماء التدبير و العناية لتقويم الجواهر السافلة على ما مرّ أنّ الفصول الحقيقية نحو من الوجود.

[ص ۳۲۲، س ۹ / ص ۳۷۸، س ۱۵]

قوله: دفعلم أنّ البشره: «الفاء» للعطف الاستثناف أي استثناف الدليل على أنّ جوهر النفس قبل النزول إلى هذا العالم و الاختلاط بالجواهر السافلة المظلمة جوهر نوراني شريف جدا؛ و أنّ الإنسان بحسب الفطرة الأصلية

فوق الإرداة و الطبيعة؛ أمَّا الطبيعة فمعلوم؛ و أمَّا الإرادة فلأنَّها صفة طارئة للنفس عارضة عليها حين ترددها بين الأمرين \_الخير و الشر، أو الفاضل و الأفضل ـبسبب اختلاطها بالأجرام و الأجسام و مقتضياتها المُميلة إيّاها إلى ارتكاب الأعمال المناسبة لتلك الجواهر الغاسقة الجرمانية؛ و الحاصل أنّ الارادة صفة طارئة عارضة بسبب عروض ببعض العيلل و الأسيباب و الدواعي، و كل ذلك من الأوصاف و العوارض الخارجة عن جوهر النفس و حقيقتها؛ و لذا قال: «بحسب الفطرة الأصلية» و هي النفس الناطقة الفائضة الفائقة الذات على الطبيعة و الإرادة كليهما؛ و حقيقتها: الجبوهر النبوارني اللاهوتي الذي هو سرّ الله و وديعته المستودعة في الإنسان. و هذا الجوهر النوراني اللاهوتي فوق الطبع و فوق الإرادة التبي هي العبقل و إرشياده و هدايته؛ فتفسير «الإرادة» بالعقل كما فعله الحكيم السبزواري مناسب أيـضا لما قرّرناه؛ فإنّ النفس الناطقة في الحقيقة سر الله و وديعته المستودعة في الإنسان و هو السرّ الوجودي الإلهي الذي هو من عالم اللاهوت الذي هو فوق عالم الجبروت الذي هو عالم العقول؛ و قد قال المصنف ـ من قبل ـ إنّ النفس نحو من الوجود.

[ص ۳۲۲، س ۱۰ / ص ۳۷۸، س ۱٦]

قوله: «معبوسون تحت الطبع»: و هذا هو السبب لخروجها عن الفطرة و ميلها إلى مقتضيات الطبيعة.

[ص ۳۲۲، س ۱۰ / ص ۳۷۸، س ۱۹]

قوله: دمقيّدون تحت قيد العقل»: و هذا هو السبب لرجوعها إلى الفطرة و انخراطها في سبيل السلوك إلى الطاعات و العبادات و الرياضات الموصلة إيّاها أو الهادية لها إلى مأمنها الأصلي تحت نظر العقل بهداية الشرع، أي العقل العملي الذي بذره العمل السياسي العقلي جاء به الرسل حصلوات الله عليهم - فإنّ العقل العملي السائق بالسائك إلى المقامات العالية و الفضائل

الراقية الإنسانية مستفاد من شرائع الأنبياء و الرسل حسلوات الله عليهم. و توصيف العمل بالسياسي لأجل اشتمال التكاليف الشرعية على السياسة العقلية التي هي حفظ النفوس عن الهُويّ في مَهوى الذلّ و الخطأ، و حفظ النظام عن الاختلال الصاصل بسبب الظلم و الجور و الفساد. و تقييد السياسي بـ«العقلي» لإخراج السياسات الدنيوية المبتنية غالبا على حفظ المنافع الشخصية و إقامة السنن و القرانين الناظرة في نظام الحياة الدنيوية. و قوله: «و العقل العملي» معطوف على قوله: «طريق الاستئناس». و وقله: «من درجات الجنان و الصور الحسان» صنغة في المعنى للعقل العملي و التقدير: العقل العملي الذي هو من درجات الجنان و الصور الحسان؛ أو الجملة مبتدأ و خبر، معترضة بين الكلام المتقدم و المتأخر.

و في مقابل العقل الوهمُ و الخيال اللذان هما غالبا من درجات الجحيم و الصور القديحة.

[ص ٣٢٢، س ١٤ / ص ٣٧٩، س ٢]

قوله: «فيتوجّهون»: أي فيتوجّهون من المقابر الظلمانية و الأجداث الجرمانية إلى العوالم النورانية و المقامات الملكوتية برفض البدن و قطع العسلائق و السلاسل و الخلاص عن محابس البرازخ، أو فيتوجّهون من بعد خلاصهم عن جميع البرازخ و انطلاقهم عن كافة الحدود و القيود و التعينات المُلكية و المنكوتية و الجبروتية أيضا إلى الحضرة الألوهية؛ إذ ما سوى حضرة المعبود مما في الوجود حجاب، و ليس للعارف العاشق لوصال الحق الهائم في جلاله و جماله إلّا الوصال و شهود هذا الجلال و الجمال، كما قال الشاعر بالفارسية:

گر مخیر بکنندم به قیامت که چه خراهی

دوست ما را و همه جنّت فردوس شما را

[ص ۱۲۳، س ٤ / ص ۲۷۹، س ۱۱]

قوله: «و يصير فيها محكمة ذاتية»: أي و يصير تلك الصور في تلك النفوس؛ فالجملة معطوفة على قوله: «يستصحبها الصور».

[ص ۳۲۳، س ٦ / ص ۳۷۹، س ١٤]

قوله: «جاءت من ظهر أبيهاه: جملة منقطعة عمّا قبلها؛ و هي إمّا في المعنى صغة للنطفة، و فاعل الفعل الضمير المستتر فيه العائد إلى «النطفة» إن كان الضمير في «أبيها» عائدا إلى النطفة، فإنّ النطفة نازلة في الأرحام من ظهر الآباء؛ و نسبة الأبوة هنا باعتبار أنّ الأب منبع توليدها و تكوينها بـصورة المني؛ أو صفة للنفس، و فاعل الفعل هو الضمير المستتر فيه العائد إلى النفس؛ فالمراد من «الأب» حينئذ العقل؛ فإنّ النفس شعلة لامعة فانضة من قبل العقل على الأجرام و الأجسام ذوات الأنفس. و الظاهر أنّ قوله: «ينبت و يتمر على ما في أصلها» صفة للبذر الكائن في جوف الأرض؛ و المعنى: أنَّ حال النفس في البرازخ كحال النطفة في الرحم التي جائت من ظهر أبيها؛ أو كحال البُّرّ الكائن في الأرض؛ فكانت تلك النطفة الكائنة في الرحم في أصلها و جوهرها الذاتي متصفة بما هو مقتضي ذاتها وجوهرها بحكم الفطرة الأولية و النشاة الابتدائية، و كانت باقية على صفتها الذاتية من كونها نطفة ساذجة عارية عن الأغميان و الفروع و الشعب و القوى، حتى اتصلت بها القوة الإسرافيلية المفيضة للصور الحديثة فيها؛ فصار حكمها و حالها إلى حال و حكم آخر، أي صارت النطفة بهذه القرة الإسرافيلية المتصلة بها مصورة بصورة لائقة بها نامية في أبعادها و أقطارها بعد أن كانت نطفة ساذجة فاقدة للصورة والأبعاد والأشكال.

فكما أنّ النطفة تبدو و تظهر و تنمو على ما هو في ذاتها و جوهرها و على النحو الذي استعدت له، و تظهر أوصافها و أحوالها في آخر الأمر على ما هو مقتضى ذاتها و جوهرها، كذلك النفس تظهر و تنمو في أرحام الأبدان على

ما هو مقتضى ذاتها و فطرتها و تظهر نتائج الأعمال الصادرة عنها في آخر الأمر؛ و كما أنّ البذر الكائن في الأرض ينمو و يظهر و يثمر ما في جوهره و ذاته في آخر الأمر، كذلك النفوس المتعلقة بالأبدان تبدو و تظهر و تثمر ما في جوهر ذاتها من الأوصاف و الأخلاق و الملكات في آخر الأمر.

ثم إنّه قد بان وجه نسبة الأبوة إلى جامع أجزاء النطفة و منبع تكوّنها في ظهره.

و يمكن إطلاق «الأب» أيضا على الشجرة المولدة للبذر، و للبذر أيضا قوة إسرافيلية موجبة لتغيره و انشقاقه إلى أغصان و أوراق و عروق كما كانت للنطفة؛ و حينئذ جاز الحكم بكون قوله: «ينبت فيها و يثمر على ما في أصلها» إلى قوله: «و كما يكون» متعلقا بالنطفة و البذر معا، لا بخصوص البذر، فإن الرحم للنطفة كالأرض للبذر؛ هذا؛ لكن الأولى و الأنسب بالمقام هو أنّ قوله: «جائت من ظهر أبيها» صفة للنفس كما أشرنا إليه أولا، فإنّها نزلت من العالم العلوي الذي هو بمنزلة الأب لها و لسكّان العالم السفلي، فإنّ النفوس بعد نزولها إلى هذا العالم اتصلت بها القوة الإسرافيلية، فصيّرتها إلى حال آخر و لون آخر من الأوصاف و الأخلاق و الملكات.

و الحاصل أنّه -قدس سره -شبّه النفس الحادثة في الأبدان تارة بالنطفة المتكرّنة في الأحارم، السائجة في أوّل الأمر عن جميع الصور و الأشكال، المتصورة بعدا بمعونة القوة الإسرافيلية بالصور و الأشكال المختلفة، المتحولة تدريجا إلى حال بعد حال و طور بعد طور، الظاهرة في آخر الأمر بما هو مقتضى جوهر ذاتها و فطرتها؛ و أخرى بالبذر المختبي في الأرض المستعد للانقسام و الانشقاق إلى العروق و الأغصان و الأوراق المثمر في آخر الأمر لما في جوهر ذاته و فطرته؛ و أنّ عواقب أحوال النفس هي مقتضيات نياتها و أوصافها و أحوالها التي كانت عليها حين ما كانت في البراخ، كما أنّ الصور و الأشكال و الأوصاف الحادثة في النطفة بسبب

القوة الإسرافيلية هي الأمور المناسبة لما في جوهر ذاتها و استعداداتها، و أنّ الأثمار الظاهرة في الأشجار بعد رشدها و بلوغها إلى حد الكمال هي نتيجة ما في جواهر البذور المتحولة إلى حال بعد حال.

و توصيف القوة بالإسرافيلية استعارة بالكناية على ما قرّر في علم البيان. [ص ٣٢٣، س ١٥ / ص ٣٨٠، س ٥]

قوله: «المطلقة»: أي المعرّاة عن المادة و عن جميع الصور حتى الصور البرذخية.

[ص ۳۲۳، س ۱٦ / ص ۳۸۰، س ٦]

قوله: دقبل قوام وجوده: أي قبل حدوث أوّل مراتب النفس، فإنّ النفس في أيّة مرتبة كانت هي ما به قوام البدن و حصول الحقيقة النوعية؛ فليس للإنسان قبل حدوث النفس حس و لا خيال و لا عقل إلّا بالقرة.

[ص ٣٢٤، س ٢ / ص ٣٨٠، س ١٠]

قوله: «بالزبانية»: من «زبن» أي دفع و ساق؛ فإنّهم يسوقون الإنسان إلى عالم الحس و نشأة المحسوسات. و تلك الملائكة المسميات بالزبانية هي أولى ما حدثت فيه من القوى الحسية المدبرة السائقة إيّاه إلى النشأة الحسية الهادية إيّاه للتخطي في عالم الحس و المحسوسات و العلم بماهياتها و أحوالها و أحكامها و خواصها. و تسميتها بملائكة العذاب لأجل أنّ انسياق النفس إلى عالم الحس و المحسوسات الغير الملائمة لجوهرها الأصلي و فطرتها الأولية عذاب لها و تبعيد لها عن حضرة العقول و نشأة الأرواح و دبار المقرّبين.

[ص ٣٢٤، س ٣ / ص ٣٨٠، س ١١]

قوله: «و عددها تسعة عشر»: قال الفيلسوف المحقق المحشّي في هذا المقام: «فمدبرات البدن الناسوتي أيضا تسبعة عشير: القوى السبع النباتية و الحواس العشر و القوة الشهوية و القوة الغضبية».

[ص ۲۲۱، س ۸ / ص ۳۸۰، س ۱۷]

قوله: «كسياقهم»: أي كسوقهم للنفوس.

[ص ۲۲٤، س ۸ / ص ۳۸۱، س ۱]

قوله: «على سبيل المباشرة و النقل»: كما كان فيما قبل هذه المرتبة.

[ص ٣٢٤، س ٩ / ص ٣٨١، س ١]

قوله: «مجرد الشهادة»: أي شهود أحوالهم و أطوارهم و مقامهم في القرب و الوصال و هيمانهم في حبّ المعبود الحق المتعال و الشهادة لهم في صدقهم في دعوى الحبّ.

[ص ۲۵۵، س ۸ / ص ۳۸۲، س ۲]

قوله: «بانعقادها»: أي ببقائها على هيأتها و تركيبها و سلامتها عن الاضمحلال و الانحلال. و المستفاد من قوله فيما بعد ذلك: «سيضمحلّ و يذرب» أنّ المراد بالسفينة في المثال السفينة التي نفسها من جنس البرد المنجمد لشدة البرودة، لا السفينة المصنوعة من جنس الخشب، إذ ليس من شأن الخشب، الاضمحلال و الذوبان و الاتصال بالبحر و صيرورتها ماء و انحلال أجزائها إليه في أصلها و مقتضى طبعها؛ هذا. و من الممكن حملها على السفينة المصنوعة من الخشب أيضا و حينئذ كان معنى قوله: «كما يقتضيه أصلها و طبعها»: كما يقتضي الاضمحلال و الانجلال و الذوبان أصل السفينة و جوهرها، لكونها جسما مؤلّفا من الهيولى و الصورة و من أجزاء متداعية إلى الانفصال و الانفكاك و الاضمحلال أو أصل البحر، لأنّ من شأنها إبطال جوهر كل ما وقع فيه و إفساده و تحليله و هدم بنيانه و تركيه.

و الضمير في قوله: «فإنّها كالسفينة» عائد إلى البدن. و التأنيث باعتبار التأليف من الآلات و اشتماله عليها، و هكذا الضمير في قوله: «و هي جارية» و الضمير في قوله: «من أجزائها» عائد إلى البحر في قوله: «بحر الهيولى» و قوله: «المجازات» جمع المجاز مقابل الحقيقة فإنّ الأجسام و الأجرام الدنياوية لسيلانها و دثورها و تركبها من الأضداد و كونها ذوات الأقطار و الأبعاد و الهيولي التي هي محل الكون و الفساد في معرض الأفول و الزوال و الفناء، فكأنّها موجودات مجازية في قبال النفوس و العقول العادمتين للنقائص الجسمانية الباقيتين بيقاء الله، و تلك موجودات حقيقية.

[ص ٣٢٥، س ١٣ / ص ٣٨٢، س ٧]

قوله: «السباحة في الماء»: تخلصنا من الفرق.

[ص ٣٨٥، س ١٣ / ص ٣٨٢، س ٨]

قوله: «أو ركب\ سفينة النجاة»: تمسكا بشيء يمسكه في البحر.

[ص ۳۲۵، س ۱۳ / ص ۳۸۲، س ۸]

قوله: «فإنّ هذه سغينة الهلاك»: أي الدنيا و مطامعها و أجسامها و أجرامها الدائرة. و قوله: «إمّا علماء قادرون ...» إشارة إلى الكلام المأثور عن إمام العارفين و الموحّدين: «الناس ثلاثة: عالمٌ رباني و متعلم على سبيل النجاة و همج رعاء أتباع كلّ ناعق لم يستضيئوا بنور العلم ولم يلتجؤوا إلى ركن وثيق يميلون مع كل ريح».

[ص ۲۲۵، س ۱۸ / ص ۳۸۲، س ۱۳]

قوله: «هذا البحر»: أي بحر الدنيا.

[ص ٣٢٦، س ٦ / ص ٣٨٣، س ٢]

قوله: «إذا كانت عقائده الحقة ...»: شرط متعلق بقوله: «بل القيام في صف أعالي المهيّمين»، و قوله: «و هذه غاية ما يصل إليه البشر» إشارة إلى القيام في صف المهيمين، و قوله: «المسماة بالعدالة» صفة المناقب العملية.

[ص ۳۲۷، س ۱ / ص ۳۸۳، س ۱۵]

قوله: «و النفس مفارقة عن عالم المواد و الأجسام»: جسملة حسالية و المسراد

١. نسخه اصل: أو راكب.

بالفاعل المباين العقل المفارق المسمى بدرب النوع».

[ص ۳۲۷، س ٦ / ص ٣٨٤، س ٢]

قوله: دو بعللها الذاتية ه: هي ذات النفس و ما فوقها من العقول الفعّالة. و جعلها عللا ذاتية باعتبار كونها في السلسلة الطولية، لا السلسلة العرضية المتكافئة كأرباب الأنواع، و لذا جعلها فاعلا مباينا.

[ص ۲۲۷، س ٦ / ص ۲۸٤، س ۲]

قوله: «فإذا زالت عنها الصور»: أي الصور الدنيوية المكتسبة بالأبدان الدنيوية، و زوالها بزوال التركيب و انحلاله و افتراق المادة عن الصورة الجسمية لعارض الموت.

[ص ۳۲۷، س ۱۵ / ص ۳۸۶، س ۱۰]

قوله: دو الهواء لكونه ألطف،: الظاهر أنّه مبتدأ و قوله: «أقبل» خبره، و اللطافة من أتم عوامل سرعة القبول.

[ص ۳۲۷، س ۱٦ / ص ٣٨٤، س ١١]

قوله: «ثم الأرواح الحيوانية والأنوار الحسية»: المراد بدالروح الحيواني» الروح البخاري المصبوب في مراكز القوى و آلاتها، فإنّ تلك الأرواح وسائل الإحسساس بالمبصرات و المسسموعات و المشسمومات و المنوقات و الملموسات؛ فهي لشدة صفائها و لطافتها تقبل الصور المحسوسة دفعة بلا مهلة؛ و هكذا الأمر في الأنوار الحسية الشمسية و القمرية و السرجية. و قبولها للصور بنحو الموضوعية و الموصوفية، و قبول الأرواح لها بنحو المسدور. و احتمال كون «الأنوار الحسية» عطفا تفسيريا لـ«لأرواح الحيوانية» كما استشعر به الحكيم السبزواري أيضا له وجه وجيه.

[ص ۲۲۸، س ۱ / ص ۳۸۶، س ۱٦]

قوله: ﴿ وَأَدْنَاهَا ۚ مِرْتَبِةً فِي اللَّطَافَةَ»: أي و أَدْنَى النَّفُوسَ مَرْتَبَةً فِي اللَّـطَافَة. و

١. نسخه اصل: أبنا.

الظاهر أنّه معطوف على قوله: «مراتب»، أو أنّ الضمير المنفصل في قوله: «و هي اشد بكثير» زائد سهوا من قلم الناسخ، و أنّ قوله: «و أدناها مرتبة في اللطافة» مبتدأ و قوله: «أشدّ بكثير …» خبره؛ لكنّ الأوّل أولى و أظهر.

[ص ۳۲۸، س ٤ / ص ۳۸٤، س ۱۹]

قوله: دفي مراتب أنوار الحس»: أي عند كونها في مرتبة الحس شاهدة للمحسوسات بالأنوار الحسية المتمركزة في الآلات الحسية، فإنّ القوى الحسية أنوار حسية و هي أولى مراتب النفس، و الخيال ثانية المراتب، و العقل ثالثة المراتب.

[ص ۳۲۸، س ۷ / ص ۳۸۵، س ٤]

قوله: «و هي يصورها»: الضمير المنفصل عائد إلى «القوة الخيالية» و الضمير المتصل عائد إلى «الممكنات».

[ص ۳۲۸، س ۱۱ / ص ۴۸۵، س ۸]

قوله: «عيانا»: بل يشاهدها ذهنا.

[ص ۲۲۹، س ۹ / ص ۲۸۲، س ۲]

قوله: دقبلها»: تأنيث الفعل سمهر من قلم الناسخ.

[ص ۳۲۹، س ۱۰ / ص ۳۸٦، س ۸]

قوله: وفلها أثر في نشأة أخرى»: أي في نشأة الخيال، أو الخيال و الحس معا باعتبار أنّ الحس أيضا مغاير للنشأة الأولى الجسمانية، لكونه بإنشاء صورة مناسبة لجوهر النفس و خلاقيته لا بنيل الصورة الخارجية على ما هو معتقد المصنف البارع -قدّس سرّه العالى.

[ص ۳۳۰، س ۲ / ص ۳۸٦، س ۱۰]

قوله: «و قس عليها حال كل ماهية»: فإنّ للماهية أنحاء متفاضلة من الوجود بحسب النشآت و العوالم المتخالفة.

[ص ۲۳۰، س ۹ / ص ۳۸۲، س ۱۸]

قوله: دنتائج منهاه: أي من تلك الصفات، و تلك النتائج إشارة إلى الأحوال المذكورة بقوله: «ثوران دمه ...».

[ص ۲۳۰، س ۱۶ / ص ۲۸۷، س ٦]

قوله: دفي تعيين محل الآلام و اللذات في الدنيا و الآخرة: أي ليس الكلام في هذه المسألة مختصا بالآخرة، بل المقصود فعلا و بعنوان المقدمة تعيين محل الآلام الواردة، و أنّه ليس الجوارح و الأعضاء بل شيء آخر.

[ص ۳۳۰، س ۱۷ / ص ۳۸۷، س ۸]

قوله: ويستعذب جميع ما يطرأ عليهاه: أي يجدها لذيذة موافقة لطبعها غير كارهة عن قبولها و ورودها عليها، كالمستأنس بشيء مطلوب غير منافر كاستعذاب خزنة النار و سدنتها للنار و استئناسهم بها و بأهلها و هم حفّاظها الموكّلون بها المأمورون بالنزول فيها و الاختلاط معها و مع أهلها؛ و ذلك لأنّ تلك الآلام الواردة عليها؛ و لأنّ تلك الآلام في أنفسها وجودات و كمالات و فعليات.

قال في سفر النفس من كتاب الأسفار: «لأنّها قابلة للفصل و الوصـل و الحرارة و البرودة و غيرها من الأضداد و الأعدام» ـانتهى.

أقول: وليس شيء من تلك الأمور آلاما للجسم، بل هي أوصاف كمالية له. ثم قال: «فكل ما يرد على الجسم يكون صفة كمالية، و إذا زال اتصاله كان قد بطلت ذاته و حدثت ذاتان أخريان متصلتان» -انتهى ما قال.

و أقول: و حدوثهما بعد زوال الاتصال كمال ثان للجسم، لا إيلام. ثم قال: «و ليس إذا طرأت عليه صفة مضادة للتي كان عليها، بقيت الأولى مع الثانية ليكون آفة و ضررا له كما للجوهر النفساني» ـانتهى.

و قال في سفر النفس في هذا المقام: «فاعلم أنَّ محلَّ العذاب و النقمة أيضا ليس أمرا بسيطا كالبدن فقط أو النفس الناطقة فقط أو النفس الحيوانية فقط؛ أمّا البدن فالجوارح و الأعضاء ليست بموضع الآلام، بل هي مما يستعذب جميع ما يرد عليها من أنواع العقوبات و الآلام، لأنّها قابلة للفصل و الوصل و الحرارة و البرودة و غيرها من الأضداد، فكل ما يرد على الجسم يكون صفة كمالية له».

و قال الحكيم السبزواري في تعليقته على هذا الموضع من سـفر النـفس: «أي من حيث إنّها أجسام فقط و بشرط لا.

[ص ۲۳۱، س ۲ / ص ۳۸۷، س ۱۱]

قوله: «و الأتن»: هي حفرة تصنع بجنب الحمامات يدخل فيها من يسخن ماء الحمام بإلقاء الحطب و الخشب و العشب تحت القدر الموضوع تحت إحدى الخزانات و إحراقها بالنار و إدامته هذا العمل حتى يسخن الماء كله و يصلح للاغتسال، و لعلها هي ما يقال لها بالفارسية: «تون».

[ص ۳۳۱، س ۳ / ص ۳۸۷، س ۱۲]

قوله: دو كذلك قوى الجوارحه: أي القرى المستودعة في الجوارح و الأعضاء تستعذب أيضاء مل المستودعة في الجوارح و الأعضاء تستعذب أيضا ما يرد عليها من الآلام، فإنّ الله تعالى جعلها محلا للانتقام من النفس الحاكمة عليها المستعملة إيّاها في مآربها، الآمرة لها بارتكاب السيئات. و المعاقب عليها هو النفس بما يشاهد من ورود الآلام في ملكها و محال تصرفاتها التي هي القوى المذكورة، و تتألم بمشاهدتها لانتقال مدركات القوى إلى النفس من طريق الحواس و المشاعر و الجوارح التي هي أبوابها.

قال في الأسفار: «و كذلك قوى الجوارح حيث جعلها الله محلا للانتقام من النفس التي كانت تحكم عليها و تسخرها بأمر الله؛ فالآلام تختلف عليها بما تراه في ملكها و موضع تصرفها خلاف ما تطلبه و تحبّه من جهة ما ينتقل إليها المدركات من المشاعر و الحواس. و أمّا النفس الناطقة \_أعني الروح الإلهي \_محل الحكمة و المعرفة، و هي سعيدة في الدنيا و الآخرة لا حظً لها

في الشقاوة، لأنّها ليست من عالم الشقاء و الشر إلّا أنّ الله ركبها هذا المركب الحيواني المسمى بـ«النفس الحيوانية» فهي لها كالدابّة و ليس للناطقة إلّا المشي بها على الصراط المستقيم» إلى أن قال: «و أمّا النفس الحيوانية فالمعاصي و إن نشأت بسببها إلّا أنّها لا ذنب لها و لا معصية؛ لأنّ الأفعال الصادرة منها كالشهوة و الغضب و غيرها هي كمالات و متمّمات لها بها يسبح الله و يقدّسه، و ليست مما يقصد في أفعالها المخالفة لله و لا في تأتيها المعصية انتهاكا للشريعة، و إنّما تجري بحسب طبعها، و كلّما يجري من الأفعال بحسب الطبع فهو تسبيح لله و تقديس كما علم سابقا؛ لكنها اتفق أنّها على طبيعة لاتوافق صاحبها و راكبها على مايريد منها؛ فإذن يجب عليك أن تتأمّل في هذا المقام و تجد محل الآلام:

فاعلم أنّ محل الآلام كالممتزج من أمرين و هي النفس الآدمية المتصلة بالنفس الحيوانية قبل أن تصير عقلا بالفعل، فهي كالبرزخ الجامع للطرفين و المتوسط بينهما: فهي محل صورة العقوبات من حيث كونها نفسا حيوانية، و مدرك الآلام من كونها ناطقة؛ فإذا وقع العقاب يوم القيامة فإنّما يقع على النفس الحيوانية لمخالفتها للنفس الناطقة في سلوك طريق الحق» إلى أن قال: «و أمّا النفس الناطقة \_أعنى الجوهر العقلى المدرك للعقليات المحضة ـ لاتبرح عن مكانها العالى الشريف؛ فهي على شرفها في عالمها و سعادتها الدائمة، لأنَّها المنفوخة من روح الله و ليست هي موجودة في أكثر الناس؛ و أمّا الحيوانية فلايخلو منها إنسان» إلى أن قال: «و أمّا الأعضاء و الجرارح فما عندها إلّا النعيم الدائم في جهنم مثل ما هي الخزنة عليه مـن كونها مسبّحة لله ممجّدة مطيعة دائما لما يقوم بها أو يقام عليها من الأفعال كما في الدنيا؛ و ليس كما توهّمه إنّما هو المتألّم المتأذي بما يحمله إليه حاسة الجارحة من صورة ما تكرهه». هذا جملة ممّا ذكره المصنف -قدس سره العالى ـ في سفر النفس. و حاصله أنّ محل العقوبة في الآخرة ليس

الأعضاء و الجوارح، و لا النفس الحيوانية العاملة بمقتضياتها الحيوانية من اللذات و الملاهي، و لا النفس الناطقة لأنها محل الحكمة و المعرفة؛ بل هو أمر ممزوج مركب من أمرين: النفس الحيوانية باعتبار انتقال الآلام إليها من طريق الحواس و المشاعر، و النفس الناطقة من جهة إدراكها ما وقع ملكها و موضع تصرفها من الآلام و الأمور التي هي خلاف ما يقتضيه طبعها و جوهرها؛ و أمّا المذكور في هذا الكتاب فهو أنّ محل العقوبة هي النفس الحيوانية فقط؛ و لا تناقض عند التأمل.

[ص ۳۳۱، س ٤ / ص ۳۸۷، س ۱۳]

قوله: «و تسخرها بأمر الله»: اعتذار عن نسبة الحكم و التسخير للقوى في الإتيان بالأعمال و الأفعال الصادرة عنها إلى النفس بأنّ ذلك أيضا بأمر الله تعالى لحفظ النظام في الدنيا المقضى، لصدور كل فعل من كل فاعل له دخل في حفظ النظام الدنيوي.

[ص ۳۳۱، س ٤ / ص ۳۸۷، س ۱۳]

قوله: وو الآلام تختلف عليها»: أي ترد واحدا بعد واحد و تتهاجم على النفس بما تراه و تشاهد في ملكها و موضع تصرفاتها من الآلام الواردة على القوى و المشاعر بسبب ارتكاب الأعمال الصادرة عنها التي هي خلاف طبعها و خلاف ما تحبّه و ترضاه، لكونها شريفة الجوهر، قدسية الذات، طالبة للخير و السعادة، آبية عن إتيان القوى و الجوارح بالأعمال المنافية لطبعها، و إن كانت تلك الأعمال الصادرة عنها كالشهوة و الغضب و أمثالهما أيضا كمالات لها؛ و كانت النفس الحيوانية المرتكبة إيّاها قاصدة في الإتيان بها لتسبيح الله و تقديسه لا لمخالفة أمره، كما قال في سفر النفس أيضا: «و أيضا الآلام تختلف عليها بانتقال المدركات إليها من طريق الحواس و أيضاعر» و الظاهر أنّ المراد بـ«النفس» هنا النفس الحيوانية الإنسية أي المشاعر» و الظاهر أنّ المراد بـ«النفس» هنا النفس الحيوانية الإنسية أي النفس المتصلة بالنفس الناطقة الآدمية، كما قال الحكيم السبزواري: «إذ لكل

حيوان سوى الإنسان نفس حيوانية فقط هي الدرّاك الفعّال، و أمّا الإنسان الذي هو نوع من الحيوان فله نفس حيوانية متصله بالنفس الإنسية أي النفس الناطقة».

و أقول أيضا: لعلّ المراد بهذه النفس الضعيفة القاصرة أو النفس الناقصة في العلم و العمل؛ و لذا قال في سفر النفس: «قبل أن يصير عقلا بالفعل»؛ فقد ثبت بهذا التحقيق أنّ الشاعر بالآلام المتألم بإدراكها و المعاقب يوم الجزاء ليس هو الأعضاء و الجوارح و القوى المستودعة فيها، و لا النفس الناطقة التي هي محل الحكمة و المعرفة في الدنيا و الآخرة، كما صررح بقوله: «و كذلك النفس الناطقة ...»؛ بل المتألم في الحقيقة المستحق للعقوبة في الآخرة إنّما هي النفس الناطقة.

[ص ۳۲۱، س ۸ / ص ۳۸۸، س ۱]

قوله: دفإن أجابت النفس الحيوانية لهاه: أي إجسابتها في منا تأمرها بـفعل الطاعات و الخبرات.

[ص ۲۲۱، س ۱۲ / ص ۳۸۸، س ٥]

قوله: دفقد علم أنّ المستحق للعقوبة»: قال في سفر النفس بعد تقرير الكلام في مسألة كون الأعضاء و الجوارح في الإتيان بأعمالها و أفعالها مسبحة لله تعالى مقدسة له: «فاعلم أنّ محل الآلام كالممتزج من أمرين: و هي النفس الآدمية المتصلة بالنفس الحيوانية قبل أن تصير عقلا بالفعل، فهي كالبرزخ الجامع للطرفين و المتوسط بينهما، فهي محل صورة العقوبات من حيث كونها نفسا حيوانية، و مدرك الآلام من حيث كونها ناطقه. و قد نقلنا عباراته قبل ذلك.

[ص ٢٣١) س ٢٠ / ص ٢٨٨) س ١٣] قوله:وسواءكان سعيداه: أي في الآخرة.

[ص ۲۲۱، س ۲۰ / ص ۲۸۸، س ۱۳]

قوله: «فكانت سليمة مطيعة ذلولة»: أي كانت كذلك في الدنيا، إذ نيل السعادة في الآخرة كان موقوفا على كون النفس الحيوانية في الدنيا سليمة مطيعة ذلولة.

[ص ۲۳۲، س ۲ / ص ۴۸۸، س ۱٦]

قوله: «إِلَّا النعيم الدائم»: سواء كانت في الدنيا أو في الآخرة، إذ الأمر الوارد عليها فعليات و كمالات و ملائمة لجوهرها الجسماني.

[ص ٣٣٢، س ٢ / ص ٣٨٨، س ١٦]

قوله: «في جهنم»: أي في جهنم الموعود في لسان الشريعة.

[ص ۲۳۲، س ۲ / ص ۳۸۸، س ۱٦]

قوله: دمثل ما هي الخزنة عليه »: أي حال الأعضاء و الجوارح في الآخرة كحال الخزنة فيها من جهتين، إحديهما من جهة كون الأمور القائمة بها أو الحدود الجارية عليها المستلزمه للآلام مناسبة لجوهرها و فطرتها؛ و الأخرى من جهة كونها في جميع ذلك مسبّحة لله ممجدة مطيعة لما يقرم بها أو يقام عليها من الأفعال، كما كانت كذلك في الدنيا على ما بيّناه من أنّها في الأعمال الصادرة عنها كانت مطيعة لأمر الله تعالى مسبّحة مقدّسة إيّاه؛ و هذا كما أنّ الخزنة المحشورة مع النار و أهلها مجرية لأمر الله مسبحة له تعالى و هم مستأنسون بالنار و أهلها. فالضمائر في قوله: «من كونها» و قوله: «بها أو يقام عليها» كلها راجعة إلى الأعضاء و الجوارح.

[ص ۳۳۲، س ٤ / ص ۳۸۸، س ۱۸]

قوله: وكما في الدنياه: أي كما كانت الآلام الواردة عليها مما يقوم بها أو يقام عليها من الحدود و القصاص في الدنيا نعيما لها ملائمة لجوهرها على الوجه الذي قرّرناه من قبل.

[ص ۲۳۲، س ٤ / ص ۳۸۸، س ۱۸]

قوله: دفيتخيل الإنسانه: أي فيتخيل الإنسان في الدنيا حين ورود الآلام و الجروح على أعضائه أنّ العضو يتألم، و أنّ هذا التألم لأجل إحساس العضو في نفسه مع قطع النظر عن ارتباطه بالنفس الحيوانية بالألم.

[ص ۳۳۲، س ۵ / ص ۲۸۸، س ۱۹]

قوله: «إنّما هو المتألم»: أي بل الحق أنّ المتألم في الحقيقة هـو الإنسبان بـما تحمله و تنقله إليه حاسته الجارحة.

[ص ۳۲۲، س ۵ / ص ۳۸۹، س ۲]

قوله: «ألاترى أنّ المريض»: متعلق بما قبله و تأييد لقوله: «فيتخيل الإنسان ...» من طريق التمثيل و هو تمثيل الإنسان ـ في تخليّه كون العضو متألما في نفسه و بالذات، و غفلته عن كون المتألم في الحقيقة هي النفس ـ بحال الإنسان المريض النائم المنصرف عن إحساس الألم الموجود في عضوه حال النوم، لأجل انصراف النفس عن عالم الشهادة إلى عالم البرزخ في تلك الحالة، فكما أنّه لايحس بالألم و الوجع الموجودين في عضوه لأجل انصراف النفس عن عالم الشهادة و موطن الإحساس إلى عالم البرزخ، فإذا استيقظ من نومه و رجع إلى عالم الشهادة و نزل إلى منزل الحواس قامت به الأوجاع و الآلام.

و بالجملة، هذا دليل آخر على أنّ المدرك الحساس بالحقيقة هي النفس، لا الأعضاء، و تأييد له بأنّ الإنسان المريض النائم لايدرك ألماً و وجمعاً في عضوه في حال نومه لأجل انصراف النفس في تلك الحال عن عالم الشهادة مع أنّهما موجودان في العضو حال النوم أيضا، فاذا استيقط عن نومه يدرك و يحس بالألم؛ فهذا دليل على أنّ المدرك الحاس في الحقيقة هي النفس دون العضو؛ هذا.

و ما أحسن أن يقال في هذا المقام: ما أشبه حال الإنسان المستيقظ

المشتغل في دار الدنيا باللذّات و الملاهي الغافل عن الأوجاع و الآلام القائمة بنفسه اللازمة لأفعاله و أعماله و نياته و أنّهماكه في الغفلة و الغرور، بحال الإنسان النائم الغافل عن وجود الآلام و الأوجاع في أعضائه و جوارحه؛ و أنّه إذا مات و ارتحل إلى عالم الآخرة و استيقظ من نوم الغفلة العارض له في الدنيا، يرى و يشاهد الآلام و الأوجاع الواردة عليه القائمة بنفسه اللازمة لأعماله الدنية و آرائه الرديئة، كما ورد في الحديث النبوي: «الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا».

[ص ۲۳۲، س ۹ / ص ۴۸۹، س ٦]

قوله: «فإن بقي في البرزخ»: قال الحكيم السبزواري: «أي فرض عكس الأول». أقول: ليت شعرى ما المقصود من الأوّل هاهنا حتى يكون هذا على عكس الأوّل؟ مم أنّ الكلام من أوّل الإشراق التاسم إلى هنا كان في بيان محل العقوبة و الآلام، و نفي كون محلها الأعضياء و النفس الناطقة، و جعل النفس الحيوانية التي هي مركب النفس الناطقة محل الآلام، ثم عاد أخيرا إلى بيان حال الأعضاء و الجوارح و أنَّها ليست محل الآلام، و إثبات ذلك بالفرض المذكور بقوله: «ألاترى أنّ المريض ...»؛ فالحق أنّه استئناف الكلام لبيان مقام الإنسان و حاله في عالم البرزخ بعد الموت، و أنَّه إن بقي في البرزخ الذي هو بالنسبة إلى عالم الآخرة كالنوم بالقياس إلى اليقظة على ماكان عليه من الأوصاف و الملكات: إمّا في رؤيا مفزعة لوجود الأوصاف و الملكات الرديئة فيتألم، أو في رؤيا حسنة فيتنعم، فينتقل معه بعد الموت النعيم أو الأُلم حيث انتقل في البرزخ؛ و هكذا حاله في الآخرة في انتقال الأوصاف و الملكات مع انتقاله إلى ذلك العالم. و التعبير بـ«الرؤيا» لأجل أنّ البرزخ بالقياس إلى عالم الآخرة كالنوم بالقياس إلى اليقظة، كما أنّ الدنيا بالقياس إلى البرزخ هكذا. و في هذا الكلام إشارة إلى إمكان التحول الاستكمالي في البرزخ أيضا كما ذكر من قبل. ثم إنّ التمثيل بالنائم المريض و إن كان مفيدا لإثبات المطلوب ـ على ما ذكر ـ لكن ليس النوم سببا منحصرا بل و لا سببا قاطعا في بعض الأوقات، لوجود بعض الأوجاع الشديدة و عدم إمكان انصراف النفس أو الأعضاء عن الإحساس بها؛ بل للأطباء - و لاسيما الأطباء المعاصرين - حيلة في انصراف النفس عن التوجه إلى البدن و الأعضاء عن الإحساس إمّا بسبب تخدير العضو أو تزريق مادة موجبة لانصراف النفس بوسيلة الإبرة أو شرب بعض الأدوية المخدّرة.

# [ص ۲۳۲، س ۱۶ / ص ۳۸۹، س ۱۱]

قوله: ووحشركل شيء إلى ما بدأ منه: قد ذكر في سفر النفس من كتاب الأسفار حشر جميع الموجودات من العقول و النفوس و الأرواح و الأشباح و الصور و الأجرام و الأجسام و جميع المواد حتى الهيولى الأولى إلى المبدأ الأول جل جلاحا: فما ذكر هاهنا من أنّ «حشر كل شيء إلى ما بدأ منه ...» لاينافي ما ذكره هناك: لأنّ المقصود هناك إثبات الحشر لكل موجود على الإطلاق و أنّ مآل الكل إلى الله تعالى، و المقصود هاهنا الوسائط في السير الصعودي على وزان السير النزولي، و أنّ الواسطة المحشور إليها محشورة أيضا إلى ما هو أعلى منها، و هكذا إلى أن ينتهي إلى حضرة الوجوب المطلق و ساحة الوجود الحق جل ثناؤه.

## [ص ۲۳۲، س ۱۵ / ص ۴۸۹، س ۱۲]

قوله: وفعشر الأجساد إلى الأجساده: أي الأجسساد الدنسيوية إلى الأجسساد البرزخيه و الأخروية، و حشر النفوس على طبقاتها إلى نفوس أمثالها مع التفاوت بين الأجسادين من حيث الكثافة و اللطافة و الدنيوية و البرزخية؛ و سيصرّح بأنّ للصور الأخروية مادة أخروية هي حاملة للصور المطلوبة المحبوبة أو المكروهة المنفورة و بين النفسين - النفس المتعلقة المنفعلة عن البدن، و النفس المفارقة الفاعلة له القائمة بذاتها - كما صرّح بذلك فيما

[ص ۱۳۳۳، س ۱ / ص ۱۳۸۹، س ۱٦]

قوله: •و هي النفس المتخيلة بالفعله: كنفس الفرس و القردة و نظائرهما مما قرب على تفاوتها من النفوس الإنسانية و ليست بها: بل هي البرزخ المتوسط بين الحيوان و الإنسان. و تفسير التخيل بالتذكر، للإشعار بأن ليس حينئذ إلّا التذكر لما سلف من تلك النفوس في الدنيا: فتخيّلها تذكرّها لما صدر منها و ارتكز في ذاتها حين ما كانت في الدنيا. و المراد بدبعض البرازخ» أدناها منزلة و مرتبة: فإنّ برزخ النفوس الناقصة الإنسانية أعلى منه مرتبة و ليس لتلك النفوس الصوانية حشر إليه.

[ص ۲۳۳، س ۲ / ص ۳۸۹، س ۱۷]

قوله: دو أمّا حشر النفوس الحساسة فقط ...ه: قال في سفر النفس من كتاب الأسنار: «و أمّا النفوس الحيوانية التي هي حساسة فقط و ليست ذات تخيل و حفظ بالفعل فهي عند موتها و فساد أجسادها ترجع إلى مدبّرها العقلي؛ لكن لايبقى امتيازها الشخصي و كثرة هويتها المتعددة بتعدد أجسادها؛ بل صارت كلها موجودة بوجود واحد متصلة بعقلها» إلى أن قال: «فكذا كيفية حشر هذه النفوس الحساسة المتفرقة في مواضع البدن المجتمعة عند النفس» إلى آخر ما قال.

و الظاهر أنّ قوله: «و حشر المقلدين» مبتداً و قوله: «شبه حشر القوى النفسانية» خبره؛ فكما أن ليس للقوى في أنفسها فعل إلّا بإر ادة النفس و قيادتها و ليس لها استقلال في العمل، بل شأنها التعبية و الانتياد للنفس الآمرة بها الحاكمة عليها المستعملة إيّاها في أميالها و مطامعها و عليها آثامها و جرائمها فيما صدر منها من القبائح، كذلك ليس للمقلدين و أتباع الأئمة و المجتهدين إلّا الانتياد و الاتباع لما حكموا به، و السعادة و الشقاوة الحاصلتان لهم بالامتثال لما أمروا به؛ فلهم ما لهم، و عليهم ما عليهم في الخرة و يوم الحساب؛ و لهم المخاصمة إلى ربهم فيما نالوا من نتائج

الأعمال الصادرة عنهم بإرشاد الأئمة؛ وهذا هو المقصود من قوله تعالى: 
﴿يوم ندعو ٰ كل أناس بإمامهم ﴾ و العالِم المكِبّ على الدنيا و مطامعها أسوء 
حالا من الجاهل الفاسق و المطيع الغافل، كما ورد في الحديث: «يغفر عن 
الجاهل ألف ذنب قبل أن يغفر عن العالم ذنب واحد» فتباً لمن ساق العباد إلى 
هواه و خالف أمر مولاه و باع آخرته بدنياه.

[ص ۳۳۳، س ۱۲ / ص ۴۹۰، س ۸]

قوله: «لم يزل في الدنيا متجليا للقلوب»: لِيُريَ ذاته و جماله و كماله في مرايا الظنون " و الخواطر الذهنية كما أرى نفسه في جميع المظاهر العينية وإن كانت تلك المرايا الذهنية و المظاهر العينية بسبب نقصانها في الوجود و حصرها في الحدود و القيود عاجزة عن قبول جلواته، قاصرة عن إراءة ذاته و حكاية هويته و وجوده الجامع لجميع الكمالات و النشآت الوجودية، كما عجز موسى ـعليه السلام ـو هو أحد أنبيائه العظام عن شهود تجليه و مات - على قول - من سطوته و هيبته و عظيم شوكته و سلطانه على ما حكاه تعالى بقوله: ﴿ فَلِمَّا تَجِلِّي رَبِّهِ لِلجِبِلِ جِعِلْهِ دِكًّا وِ خُرِّ مُوسِي صِعْقًا ﴾ \* و كان محمد و هو أعظم أنبيائه و ترسله حبيبه منسلخا عن ذاته فانيا في حضرة المعبود حين استغراقه في بحر الشهود؛ و قد كان أحيانا ملتهبا من ثقل الوحي و رداء النبوة منقطعا عن عالم الملك منصرفا إلى بعض مظاهره ملتمسا منه الانعطاف إليه، ليصون نفسه عن قرعها و قبلعها و شيدة وقبعها و عظيم تأثيرها الموجب لانجذابه بالكلية إلى عالم الملكوت وانقطاعه عن عالم الناسوت، بل و لسلب الحياة الجسمانية -كما شوهد في بعض الأولياء عند ظهور سلطان الكبرياء - مع بسقاء سسائر وظائف النبوة و الرسسالة قبائلا «كلّميني يا حميراء». و قد نقل بعض الناس أنّه شاهد عليّا \_إمام الأسّمة و

۲. سوره إسرا، آیه ۷۱. ۲. سوره أعراف، آیه ۱۳۲.

سلطان العارفين و سيد الموحّدين و أعظم النفوس العارفة بالله الهائمة في حبه مغشيًا عليه في أوساط الليل مطروحا في ناحية كالميت من خوف الله و سطوته و تجليه؛ و قال رسول الله و هو أعرف الناس بربّه: «ما عرفناك حق معرفتك» و قال الإمام الباقر و هو وليد الوحي و النبوة و رضيع العصمة و الولاية: «كلّ ما ميّزتموه بأوهامكم» إلى آخر كلامه الشريف، إشعارا بعجز النفوس الكاملة عن إدراك جماله و جلاله فضلا عن الناقصة.

ثم إنّ اندكاك الجبل لكونه حجرا عادما للنفس المسائنة إيّاه المطاوعة للآثار الواردة عليها غالبا، و موت موسى عليه السلام على قول بعض المفسرين، لضيق وعاء نفسه عن تحمل تجلّي الإله بتمامه و كماله، و انطفاء ضوء نور الحياة الجسمانية عند طلوع شمس الحقيقة كانطفاء أنوار السرج و الكواكب عند طلوع شمس عالم الشهادة.

[ص ۳۳۳، س ۱۲ / ص ۳۹۰، س ۸]

قوله: وفيتنوع الخواطره: أي ينقلب من حال إلى حال و من طور إلى طور و إن كان غافلا عن ذلك التنوع غير شاعر به، خلافا لأهل الله و أوليائه الواصلين و السالكين الوالهين الهائمين.

[ص ۲۳۲، س ۱ / ص ۳۹۰، س ۱۱]

قوله: دغير التنوع»: أي تنوع الموجودات بأنواع التجليات الإلهية.

[ص ۲۳۶، س ۱ / ص ۳۹۰، س ۱۱]

قوله: وثابتاه: إذ ليس في الآخرة حركة و تحول، بل هي دار الشبات و آخر منازل التحولات و التبدلات.

قال الحكيم السبزواري: «المراد بالباطن روحه الذي قد يكرن عقلا بالفعل و قد يكون عقلا كليا و قد يكون عقلا جزئيا».

أقول: يعني أنّ باطنه في الآخرة و هو روحه الذي فسّره بالعقل في إحدى المراتب الثلاث ثابت على ما بلغ إليه من إحدى تلك المراتب. ثم قال: «و ظاهره هناك جميع الصور الأخروية المثالية التي هي كأظلة لروحه. و مقصوده [أي مقصود المصنف] أنّ باطن الإنسان هناك على عكس باطنه هاهنا في الثبات و التبدل».

أقول: يعني أنّ باطنه في الآخرة ثابت على إحدى المراتب الثلاث، بخلاف باطنه في الدنيا؛ فإنّه متحول بحكم الحركة الجوهرية التي هي روح التحولات و الحركات العرضية و أصلها.

[ص ۲۳۶، س ۱ / ص ۳۹۰، س ۱۱]

قوله: دفإنّه عين ظاهر صورته في الدنياه: يعني أنّ باطن الإنسان في عالم الآخرة كظاهره \ في عالم الآخرة كظاهره \ في عالم الدنيا، فإنّ باطنه ثابت هناك و التبدل فيه خفي، كما أنّ ظاهره في الدنيا ثابت و التبدل فيه خفي، بحيث لايكاد أحد يرى تغيرا أو تبدلا في صورته الدنيوية.

[ص ۲۳۲، س ۲ / ص ۳۹۰، س ۱۲]

قوله: وو يكون باطنه عين ظاهره في الآخرة»: لعل المقصود أنّه لمّا كان باطنه في الآخرة ثابتا فيكون باطنه عين ظاهره في الدنيا في جهة الثبات؛ أو المقصود أنّ باطنه في النشأة الآخرة هو بعينه صورته الظاهرية التي بها يحشر يوم القيامة، كما مرّ في مبحث معاد النفوس و دلّ عليه الحديث المشهور المأثور عن النبي الأكرم.

[ص ۲۳۱، س ۲ / ص ۳۹۰، س ۱۳]

قوله: وفيكون التجلي الإلهي له دائما بالفعل»: أي لمّـا كـان بـاطنه في الدنيا متغيرا في كل حين، فيكون التجلي الإلهي له دائما بـالفعل حـتى يـصـل إلى إحدى المراتب الثلاث المذكورة قبلا؛ أو المراد أنّ التجلي الإلهي في ظاهره و باطنه في الدنيا و دائما و في كل حين و لحظة ثابت له بالفعل، كما فسّره بعد بقوله: «فيتنوع ظاهره في كل حين» و بقوله: «كما كـان يـتنوع بـاطنه في

۱. نسخه اصل: کظاهرة.

الدنيا»؛ فالفاء في قوله: «فيكون التجلي الإلهي» للتفريع على ما سبق. [ص ٣٣٤، س ٣/ ص ٣٩٠، س ١٣]

قوله: دفيتنوع ظاهره في كل حينه: الفاء للتفريع على ما قبله؛ و المقصود الإشارة إلى أنّ ظاهر الإنسان أعني صورته الجسمانية الدنيوية تتنوع في كل حين بحكم الحركة الجوهرية التي معناها تبديل الصورة في الحقيقة مع كونها متشابهة الأفراد تبدّلا خفيًا مستورا على الخلق؛ نظير تنوع باطنه أيضا بحكم الحركة الجوهرية؛ إلّا أنّ تنوع باطنه معلوم بحكم الأحوال و الأوصاف المتجددة عليه، و تنوع ظاهره غير محسوس بحكم اللبس و الغفلة و تشابه الصور؛ و نتيجة التنوع الباطني انصباغه بصور التجليات الإلهية؛ و هذا لاينافي حكمه آنفا بثبات ظاهره في الدنيا، لأنّ الثبات من جهة الصورة و الحس، و التبدل من جهة المعنى و الحقيقة.

[ص ٣٣٤، س ٣ / ص ٣٩٠، س ١٣]

قوله: «و هو خلقه الجديد»: إشارة إلى قوله تـ عالى: ﴿بل هم في لبس من خلق جديد﴾ \، إذ تحوّله في كل حين بحكم الخلق الجديد.

[ص ۲۳۵، س ۲ / ص ۳۹۰، س ۱۷]

قوله: دفهذا هو التضاهي الخيالي»: لمّا كان الخيال محطّ التطورات الذهنية و موطن التصور الخيالية، وكانت موطن التصور الخيالية، وكانت القدرة الإلهية قاهرة على تنوع التجليات نظير القوة الخيالية القادرة على تصوير أنحاء التخيلات، صارتا متشابهتين من هذه الجهة، فسمّى ذلك التماثل و التشابه بمالتضاهي الخيالي»؛ أو لعلّ المراد أنّ تشابه الصور الثابته ظاهرا المتبدلة واقعا بسبب الصركات الناشئة عن باطن الشيء كالإنسان مثلا؛ و هذا التشابه أعنى تشابه الأحوال الباطنية المتبدلة واقعا

۱. سوره ق، آیه ۱۵.

هو التضاهي الخيالي، حيث إنّ الإنسان الغافل عن التحولات و التطورات الناشئه عن الحركات الواقعة بسبب التجليات يتخيل تشابه أحواله الباطنية و الظاهرية و أنّها متشابهة متضاهية متماثلة، مع أنّه ليست الأحوال الباطنية و الصور المتبدلة الظاهرية متشابهة متضاهية في المعنى و الحقيقة؛ إذ هي آثار التحليات الالهية و شئونه المختلفة.

#### [ص ٢٣٤، س ٧ / ص ٣٩١، س ١

قوله: دغير ألّها في الآخرة ظاهرة عن لأنّ جميع الصور الأخروية عكوس و نتائج لصور الأعمال الدنيوية التي مظهرها القوة الخيالية القادرة على تعكيس صور الأعمال و تصويرها على صفائح النفوس؛ فللخيال شئون في تصوير الأشياء تتبع شئون الحق.

### [ص ۲۳۶، س ۸ / ص ۳۹۱، س ۲]

قوله: دفلها شؤون يستتبعها شؤون الحق»: فــي بـعض النســخ: «يســتتبعها شئون الحق» و هي النسخة الصحيحة عندنا؛ إذ الأمور كلها تابعة لإرادته و مشيئته و علمه الأزلى بالنظام الأصلح.

#### [ص ۲۳۲، س ۱۱ / ص ۳۹۱، س ٥]

قوله: «بحسبه»: أي بحسب ذلك الشيء لا بحسب الحق المتعال؛ و هذا نظير ما قالوا من أنّ الفيض قديم و المستفيض حادث جديد.

### [ص ۲۳۲، س ۱۱ / ص ۴۹۱، س ٦]

قوله: «و العالم بما فيه ثابت العقيقة»: و إنّما التغير و التبدل في بعض أجزائه بحسب الأوصاف و الأحوال المتجددة عليه؛ فليس له تعالى فيه تجلّ من حيث هو حيث هو ثابت الحقيقة، إذ لاتكرار في التجلي ولا الأمر الثابت من حيث هو ثابت موردا للتجلي و لا محلا له؛ فالتجلي فيه إنّما هو من حيث الأوصاف و الأحوال الطارئة على بعض ما فيه من جهة الفعل و الانفعال و التراكيب

الواقعة فيه و الحركات و الأزمنة الحادثة المتجددة.

[ص ٣٣٤، س ١٥ / ص ٣٩١، س ٩]

قوله: «و هو أيضا عين المتبدل و المتغير»: مـن حـيث بـاطنه بـحكم الحـركة الجوهرية.

[ص ۲۳٤، س ۱٦ / ص ۳۹۱، س ١٠]

قوله: دفحقيقة الثبوت على التنوع»: إذ لولا التنوع و دوام التجليات الإلهية، لفسد الشيء و فني في ذاته، و لَما بلغ شيء إلى حد الكمال المترقب له.

[ص ۲۳٤، س ۱۹ / ص ۳۹۱، س ۱۰]

قوله: «و البقاء على التبدل»: أي و حقيقة البقاء على التبدل، إذ لولا التبدل في الصور و بقيت الصورة الواحدة في مادة واحدة على حالة واحدة، لانحلت و ذابت بمرور الزمان أوّلا؛ و ما نالت مرتبة الكمال بتجدد الأمثال و تعاقب الأكمل فالأكمل ثانيا؛ هذا. و ليس بين الجملتين فرق كثير، بل الثانية بالتأكيد أو التغن أشهه.

[ص ۱۳۳۵، س ۸ / ص ۱۳۹۱، س ۱۸]

قوله: دمن جنس ما يحملهاه: أي من جنس الأجسام الحاملة للحواس، كالعين و الأذن و اللسان و حدمتى الثلم و ظاهر جميع الجسد.

[ص ۳۳۵، س ۸ / ص ۳۹۲، س ۱]

قوله: «كالقشور»: توصيف للأجرام بأنّها بـمنزلة القنسور للـقوى و الأرواح المتمركزة المنطبعة فيها التي هي بمنزلة اللباب.

[ص ٣٩٥، س ٨ / ص ٣٩٢، س ١

قوله: وو تؤثّر فيها»: معطوف على قوله: «إنّما يحس» أي و يؤثّر الحواس فيها بنحو من أنحاء الإدراك، فإنّ الإحساس في الحقيقة تأثير الحاس في المحسوس كما هو رأى المصنف، دون العكس كما هو المشهور.

[ص ٣٩٥، س ٩ / ص ٣٩٢، س ١]

قوله: دسواء كانت بسيطة ...ه: أي سواء كانت تلك الأُجسام و الأُجرام التي تؤثر فيها الحواس.

[ص ۱۳۵۵، س ۱۶ / ص ۳۹۲، س ۸]

قوله: «و الذي كلامنافيه»: أي الجسم الموضوع لتصرف النفس أوّلا و بالذات. و هو مبتدأ، و قوله: «من أجسام الآخرة» خبره. قوله: «و أمّا البرازخ العلوية» أي الأجرام السماوية. و هذا اصطلاح حكماء الإشراق في تسمية الأجرام السماوية ب«البرازخ» لكونها متوسطة بين عالم الصور المحضة التي هي المئل المعلقة، و عالم الأجرام العنصرية؛ و ذلك للطافتها و صفائها و شفيفها و براءتها عن الأضداد.

[ص ۳۳۵، س ۱۷ / ص ۳۹۲، س ۱۰]

قوله: «عين الصور خاصة»: لأنّها للطافتها نفس تلك الصور الجسمية البسيطة العادمة للتركيب و الطبايع المتضادة العنصرية؛ و أيضا مادتها لكونها ألطف المواد فهي فانية في الصورة؛ فتلك البرازخ العلوية عين الصور الجسمية بلا مادة، و لذا كانت غير قابلة للفصل و الوصل و الخرق و الالتيام عندهم. و كانت نسبتها إلى الأرواح المدبّرة لها المتصرفة فيها نسبة الخيال إلى نفوسنا الناطقة. و كان حكم الأرواح المدبّرة لها كحكم الأرواح المدبّرة لها تصور للخيالية، أي في الصور الخيالية في الخيال من الأجسام الخيالية، أي في الصور الخيالية في الخيال من الأجسام الخيارجية؛ فإنّ صورة الجرم الفلكي بالنسبة إلى النفس المدترة فيها كصورة الخيال بالنسبة إلى نفوسنا.

[ص ۳۳۵، س ۱۸ / ص ۳۹۲، س ۱۱]

قوله: «يشبه أن يكون كحكمها في الأجسام الخيالية»: فـحكم تـلك الأجرام السماوية لكونها في غاية اللطافة و الصرافة حكم الأجسام الخيالية أي الصور الموجودة من الأجسام في عالم الخيال المتصل و الخيال المنفصل.

[ص ۳۳۲، س ۱ / ص ۳۹۲، س ۱۲]

قوله: دفي القوة الخيالية»: أي القـوة الخيالية التي تستعملها النفس في تخيلاتها و مآربها الخيالية.

[ص ٣٩٦، س ٢ / ص ٣٩٢، س ١٣]

قوله: ولا خيال لها بل هي عين الخياله: فصور الجسم الفلكي لكمال لطافته عين الخيال للنفس المدبّرة له على ما أوضحناه.

[ص ٣٩٦، س ٣ / ص ٣٩٢، س ١٤]

قوله: دذات الملكه: أي الملك المدبّر لتلك البرازخ العلوية. و صورة الفلك لذات الملك المدبّر فيها كقوة الخيال لذات الإنسان أي لنفسه المدبرة فيه. و المراد بدات الملك» النفس المدبّرة للجرم الفلكي. و التعبير بدالملك» باعتبار صفة التدبير، إذ الملك بمعنى المدبر، و كانت القوى الكامنة في الأشياء المدبرة لها ملكوتها.

[ص ٣٩٦، س ٤ / ص ٣٩٢، س ١٥]

قوله: دليست صورة السماءه: إذ ليس لصورة السماء لون أصلا، بل الحق أن يقال تلك الزرقة المشهودة لنا لأجل تراكم الهواء المحبار لكرة الأرض كزرقة المياه المتراكمة في حفرة عميقة و في الوهادي و الأنهار و البحار؛ وليس أيضا زرقة و لا لون للأجرام السماوية أصلا، لكونها طبيعة خامسة بريئة عن الأضداد و الفعل و الانفعال المؤدّين إلى الأشكال و الألوان.

[المشهد الخامس] [في النبوات و الولايات]

> [و فيه شواهد] [الشاهد الأول]

[الشاهد الاول] [في أوصاف النبي(ص) و خصائصه]

[ص ۲۲۸، س ۵ / ص ۲۹۹، س ۸]

قوله: دعن شيء تأذى به مرةه: و هو النار و التحذير عن حرّها و لهبها إنّما يليق بصاحب هذه الدرجة، و أليف هذه المنزلة من العاكفين على باب الأجرام و الأجسام القاصرين هممهم على إدراك المحسوسات المتلهين بها عن إدراك المعقو لات.

[ص ۳۳۸، س ۹ / ص ۳۹٦، س ۱۰]

[ص ٣٣٨، س ٤ /ص ٣٩٦، س ١٥]

قوله: «فَإِنَّه يَحَدُر مَنَ الأُسَدِّ»: بِصَرَفَ تَوهُم الأُذَى.

قوله: ﴿ وَ يَحِدُرُ الأَمُورُ المُستَقِبَلَةِ ﴾: لا الأُمورُ الحاضرة الموجودة الآن فقط.

وم ۱۳۳۹ء س 2 / ص ۱۳۹۷ء س ۲] [من ۱۳۳۹ء س 2 / من ۱۳۹۷ء س ۲]

قوله: «والسير فيه»: هكذا في النسخة الموجودة عندي و من المحتمل أنّ النسخة الأصلية كانت هكذا: «لا نهاية له و للسير فيه» و معناه على النسخة الأولى أنّ سر الوجود في هذا العالم ـفإنّه آخر العوالم ـمشتمل على أسرار لايعرفها إلّا الراسخون و على سرّ الأسرار الذي هو نهاية منازل الأبرار؛ و على النسخة الثانية أنّه لا نهاية للسير في هذا العالم لعظم فسحته و لا نهاية وسعته، و لايبلغ السائك السائر فيه إلى حد إلّا و فوقه حد آخر.

[ص ۱۳۳۹، س ٤ / ص ۲۹۷، س ٦]

قوله: دمثاله المشي على العاء: أي المثال المناسب لأول درجات هذا العالم الآخر العظيم الفسيح و السير و السلوك فيه، المشي على الماء في العالم الجسماني. و أشار إلى وجه المماثلة و المشابهة بأنّ في هذا العالم حياة الحيوان كما أنّ في ماء البحر حياة الحيوان الأرضى الجسماني.

[ص ۲۳۹، س ۵ / ص ۳۹۷، س ۷]

قوله: دو له طبقات كثيرة،: أي و لهذا العالم الآخر.

[ص ۲۳۹، س ۵ / ص ۳۹۷، س ۷]

قوله: «سقف العالم الذي تحته»: أي سقف العالم الجسماني الذي مـنزلته و رتبته تحت العالم الروحاني، و هذا السقف هو الفلك المحيط.

[ص ۳۳۹، س ٦ / ص ۳۹۷، س ۸]

قوله: «الكرسي»: و هو محدّب الفلك المحيط.

[ص ٣٩٧، س ٦ / ص ٣٩٧، س ٩]

قوله: «ثم يترقى»: أي يرقى السالك من مقامه المذكور في هذا العالم، و هس أوّل طبقاته إلى طبقة أخرى.

[ص ۲۳۹، س ۷ / ص ۲۹۷، س ۹]

قوله: «و مثاله هاهنا»: أي و مثاله في هذا العالم الجسماني المناسب للمقام الثاني و السير و السلوك فيه، المشي في الهواء الذي هو أعـلى مـرتبة مـن المشي على الماء المناسب للمقام الأول.

[ص ۲۳۹، س ۱۰ / ص ۲۹۷، س ۱۲]

قوله: «فهو كالمشي على الأرض»: أي هو أدنى الدرجات و المراتب للسالك؛ و

المستال المستاسب له المشي على الأرض التي هي أدنى مستازل العبالم الجسماني.

[ص ۲۳۹، س ۱۱ / ص ۳۹۷، س ۱۳]

قوله: دو بينها و بين الماء،: أي و بين الأرض التي هي عالم الأجرام و المحسوسات، و الماء الذي هو عالم الأرواح و المعقولات الذي مثل السلوك فيه بالمشي على الماء، عالم يجري مجرى السفينة لقاصد السير و السلوك فيه و المشي في هذه السفينة المعنوية؛ و هو على ما قال الحكيم السبزواري عالم المعاني الجزئية، فإنّه بين المعاني الكلية و بين المحسوسات، كما أنّ بين الأرض و الماء الغائر فيه سفينة محمولة على الماء لقاصد المشي عليه و راكبها بين المشي على الأرض و الماء الغائر فيه سفينة محمولة على الماء لقاصد المشي عليه و المحسوسة بإحدى الحواس، فإنّه عالم بين الحس و العقل، و أقرب العوالم إلى عالم الحس؛ و هو سفينة يركبها السائر في أكناف أرض المحسوسات و أرجائها، فإنّ السفينة محمولة على الماء لا على الهواء؛ فلذا المحسوسات و أرجائها، فإنّ السفينة محمولة على الماء لا على الهواء؛ فلذا قال: «و بينها و بين الماء».

و هذه السفينة الخيالية دار يتولد منها درجات الشياطين على حسب إقبال السالك الراكب عليها إلى التخيلات و استئناسه بالصور الخيالية المتمثلة للمحسوسات المجلية لها في نظره، فإنّها مصائد الشياطين و مكائد للناظرين فيها المنغمرين في الاستئناس و التعلق بها المطرودين عن ديار المجردات و سماء المرسلات بشهب العلائق، إلّا أن يساعده العناية و الألطاف الربانية، فيسافر بعد التنبه و الإرشاد إلى عالم الملائكة الروحانيين بالإعراض عن الشياطين و التوبة عن الالتفات إليها و الإنابة إلى ربّ العالمين؛ أو لعل المراد بدالعالم الآخر» الجاري مجرى السفينة عالم المعاني الجزئية المدركة بالوهم؛ و هذا أوفق بما بعده من الكلام، و خصوصا بقوله: «و قد مرّت الإشارة مناً» إلى أن ليس للوهم عالم خارج،

الدال بالصراحة على تتليث العوالم على طبق مراتب الإدراك؛ فعالم الوهم ليس عالما رابعا و عالما في قبال الخيال و العقل، بل أمر بين الأمرين؛ و لذا جعله كالسفينة التى ليست منزلا في مقابل الأرض و البحر. و يمكن التوفيق بين التفسيرين بأنّ الموهومات منبعها المتخيلات. و على أيّ حال فالضمير في قوله: «و بينها و بين الماء» عائد إلى الأرض و قوله: «فمآل الشياطين ...» نتيجة لمجموع الكلام في هذا المقام.

[ص ۲۳۹، س ۱۸ / ص ۳۹۸، س ۲]

قوله: «منازل الهدي»: لأنّ العوالم المذكورة كلها منازل للسالك في مسالك الوجود و مقاماته، و السلوك من منزل الحس إلى منزل الخيال و مـنه إلى منزل الوهم و منه إلى منزل العقل، و السير في ديار المرسلات و حريم المجردات الذي هو آخر منازل السلوك و أوّل منازل القرب و الوصال، كلّها الاهتداء إلى الحق المتعال؛ فالسالك يهتدي إلى مسالك الوجود و مقاماته، و الوجود كله فعل لله و مرائى ذاته و مجالى صفاته على قدر مراتبه؛ شم إنّ العالم بأسره يسافر بقدم التكوين أو التشريع إلى الله و ينتهى إلى بابه عاكفا على حضرته واضعا رأس العجز و الفقر و الخضوع و الخشوع و الانقياد بين يدى سرير سلطانه؛ ﴿ أَلَا إِلَى الله تَصِيرِ الأَمُورِ ﴾ `، ﴿ إِنَّا لله و إِنَّا إِلَيْهُ راجعون ﴾ ``. فالمؤمن و الكافر و المطيع و العاصبي و السعيد و الشقى كلهم راحلون إلى جنابه قاصدون لحريم كبريائه في مسالك الوجود، و إن كان في بعضها اعوجاج أو انحراف عن الصراط المستقيم أو وقوف في أوساط الطريق، لغلبة العلائق و سلطان الهوى و الاحتجاب عن ملاحظة الحسن المطلق و البهاء الأتم و الجمال الأبهى و الكمال الأقصى؛ و هو غفار الذنوب سيتار العيوب، يحبِّ المطيع و العاصى و السعيد و الشقى كلَّا على قدره و مرتبته؛ إذ كلاهما يطلبان الحق و يقصدانه، إلّا أنّ الاختلاف في الطريق و المسير و

۱. سوره شوری، آیه ۵۲ ک. سوره بقرة، آیه ۱۵۶.

الإطاعة و العصيان؛ و السعادة و الشقاوة أمران نسبيان؛ و حال السعداء في مسيرهم إلى الله كحال القاصد للقاء صديقه العالم بالصراط الموصل إليه مستقيما؛ و حال الأشقياء كحال القاصد للقاء صديقه الجاهل بالصراط الموصل إليه المنحرف عنه أحيانا و في زمان ركوب الخطأ و الاشتباه؛ فالأوّل يصل إلى صديقه سريعا من غير وقوف و كدّ و تعب، و الثاني يصل إليه بطيئا مم كدّ و تعب

كلّ ما في الوجود يطلب صيدا إنّما الاختلاف في الشبكات فكلّ ما في الوجود يطلب و يقصد حضرة المعبود، إنّما الاختلاف في الحركات و النيات.

و ليس في هذا الكلام تنزيه العصاة و الطغاة و الكفار و الفجار و سلب القبح عن أعمالهم و نياتهم، بل لكل عملٍ لازمٌ قهري لا مناص عنه؛ بل المقصود أنّ للوجود سيرا قهريا إلى أصله و مبدئه؛ و أنّ مآل الكل إلى بدئه و مصدره و إن كان في بعض أبنائه و أفراده نقص و قصور و أعدام و شرور يوجب انحرافه عن سبيل الحق و الصراط المستقيم أو وقوفه في بعض المنازل، لتدارك نقصه و جبر قصوره و استيفاء لوازم أوصافه و أحواله و حدوده و قيوده؛ و كان على الراعي الهادي إيّاه إجراء بعض الحدود الشرعية عليه لتطهيره على ما ورد في الشرع من تنبيه المنغمسين في المعاصي المغترين بالملاهي بالقتل و الرجم و الجلا و التعزير و نحو ذلك.

و مما يؤيد اعتقادنا بانسياق الكل إلى ربّ الأرباب: إمّا بالطوع و الرغبة و الشوق و الرغبة و الشوق و المحبة، أو بالإرشاد و الدعوة، أو بالإيعاد و الرهبة في طرق مختلفة و مسالك متفننه، ما حكاه الله تعالى عن عَبَدة الأصنام بقوله: إنّما نعبد هؤلاء من دون الله ليقربونا إليه إيماء منهم إلى أنّ المقصود و المعبود الحقيقي

١. نص آيه چنين است: ما نعبدهم إلَّا ليقرَّبونا إلى الله زلفي (سوره زمر، آيه ٢).

لنا هو الله، و قوله تعالى: ﴿ أَينما تولُّوا فَثُمَّ وَجِهَ الله ﴾ ` و ما نظمه بعض العرفاء . بالفارسية بقوله:

هر گروهی به رهی طالب دیندار تنو انند

مست و هشیار همی خفته و بیدار تو اند

و قوله في أبيات نظمها:

مقصود توئي كعبه وبتخانه بهانه

و أمثال ذلك من العبارات المأثورة نظما و نثرا عن العرفاء و أكابر الصوفيه. إص ٣٤١ س ١/ ص ٣٩٩ س ٦]

قوله: دو لكل منها قوة و استعداد و كمال ه: أي ولكل صورة إدراكية حسية أو خيالية أو وهمية أو عقلية حرتبتان: الأولى مرتبة القوة و الاستعداد، و الثانية مرتبة الكمال؛ فالصورة المتخيلة بالقوة هي الصورة المستعدة لصيرورتها متخيلة بالفعل، و هكذا في الصورة الحسية و الوهمية و العقلية. و كمال كل صورة ثيلها إلى المرتبة القصوى، كما قال: «فكمال التعقل في الانسان هو اتصاله بالملأ الأعلى و مشاهدة ذوات الملائكة المقربين» و لكل

[ص ۳٤۲، س ۱۲ / ص ٤٠١، س ۳]

من القورة و الكمال أيضيا مراتب متفاضلة.

قوله: «أعلى ضروب المعجزة»: و ذلك لعجز النفوس عن إدارك المعقولات عن آخرها في زمان قصير حتى مع تعب الفكر و الرياضة، إلّا في أقلّ قليل من المتشبئين بذيل النبوة المقتبسين من أنوارها بقدر التقرب بمن تحلّى بردائها؛ فوجود هذه النفس القدسية البالغة إلى هذا المقام الشامغ و المرتبة القصوى نادر جدا مخصوص بالمؤيدين بالوحي؛ فحصول تلك المرتبة الفائقة من غير فكر و روية و رياضة أعلى ضروب الاعجاز؛ هذا؛ و قد عرَّفتُ المعجرة بالإتبان بمثله عادة.

۱. سوره بقره، آیه ۱۱۵.

و عندي أنّ هذا التعريف منتقض طردا و عكسا يظهور ببعض الآشار و الأعمال المحيِّرة للعقول الخارقة للعادات عن بعض الأعلام المَهَرة من أرباب العلوم الطبيعية و مخترعي الصنائع المهمة العجيبة، و لاسميما ما شاهدناه في عصرنا الصاضر من الاختراعات و الاكتشافات المحيّرة كالطيّارة و السيارة الأرضية البرّية و البحرية و كشف الأتم و إرسال بعض السبيارات المشتملة على أعاجيب الوسيائل و الآلات المسمى عندهم بـ«القمر المصنوعي» أو «ماهواره» أو «السفينة» ـإلى الفضاء الأعلى و الجو الأقصيي و مراكز السيارات و الكواكب السعيدة، و كشيف السرق و كشيف الأدوية العجيبة، و الاقتدار على معالجات الأمراض الصعبة بالوسائل المحيّرة للعقول، و صنعة كامبيوتر و التوصل به في حلّ كثير من معضلات الحياة، و الجمع و الضرب و التقسيم و التغريق في أيسر وقت و أقل الدقائق، و غير ذلك من الصنائع و البدائع العجيبة التي تعجز العامة عن الإتيان بمثلها؛ فالأولى إضافة قيود و شروط أخرى على التعريف المذكور، و هي الإتيان بعمل آناً أو في كل آن و لحظة دعت الضرورة إليه، من غير فكر و روية و لا بسبب استعمال الآلات و الأدوات، و لا الاستعانة ببعض العلل و الأسباب الممدّة أو المعدّة، و لا الاستفادة من أفكار السابقين و آشارهم و تجاربهم؛ فبازدياد هذه القيود و الشروط يتم التعريف سالما عن النقض؛ و لولاها لكان لصاحب تلك الصنائع البديعة و الآثار العجيبة و مخترعها و مبتكرها إمكان ادّعاء النبوة؛ فلقد كانت المعجزات الظاهرة بيد الأنبياء كالبد البيضاء وانفلاق البحر وانقلاب العصبا ثعيانا مبينا وسائر خوارق العادة الصادرة عن موسى \_عليه السلام \_و إحياء الموتى و شفاء المرضى و إبراء الأكمة و الأبرص و الأعمى و أمثالها الصيادرة عن عيسيي ـ عليه السيلام ـ و كتلاوة الآيات الباهرات البالغات إلى أعلى حدود الفصاحة و أقصى درجات البلاغة و تكلّم الحيوانات و الأجحار و الأشجار و انشقاق القمر و العروج إلى السماء و الصعود إلى أقصى الجوّ و الفضاء و سدرة المنتهى و سائر الخوارق الصادرة عن محمد حصلى الله عليه و آله حكلها مقرونة بالشروط المذكورة.

[ص ۲۳۹، س ۱۳ / ص ٤٠١، س ۳]

قوله: «من الممكنات الأقلية»: أي ليس أمرا ممتنعا في الوجود، لكن وجوده في أقل قليل من أفراد النفوس.

[ص ۲۳۹، س ۱۵ / ص ۴۰۱، س ۷]

قوله: «من الملكوت الأوسطه: الملكوت الأسفل هي النفوس المدبِّرة للأجرام العنصرية و الأجرام الفلكية على تفاوت درجاتها و مراتبها؛ فبإنّ الشفوس المديّرة للأجرام العنصرية و النفوس المديّرة للأجرام الفلكية كلتاهما من الملكوت الأسفل، إلَّا أنَّ النفوس المدبَّرة للأجرام الفلكية أفضل و أشرف؛ و الملكوت الأعلى عالم النفوس الكلية و عالم العقول الكلية؛ و الملكوت الأوسط عالم المثال؛ و مقام هو رقلها سماوات عالم المثال على منا فسّره الحكيم السبزواري؛ و ذلك لأنَّ السماوات محل نـزول الوحـي و البـركات و موطن سماع الكلمات و العبارات بحكم العادة، و إن كان تمثُّل الصبور و سمام الأصوات لصاحب النفوس القدسية غير مرهون بجهة العلو؛ و لذا قال: «أو غيره» و المراد بـ«غيره» سائر مواضع سمام الأصبوات و الكلمات لما سوى الأنبياء من النفوس الفاضلة القدسية؛ و تنفسيره بـ«جـابرسا» و «جابلقا» ـ على ما في تعليقة الحكيم السبزواري و هما أبعد نقاط مطلع الشمس و مغربها من الأرض ـ كناية عن بعدهما عن مرائي النياس و ميناظرهم و اخستصاصهما بذوى النفوس الفاضلة والعيون الناظرة إلى صحيفة الملكوت؛ و «هور قليا» عالم الصور البرزخية المثالية العارية عن المواد.

[ص ۳۳۹، س ۱۷ / ص ٤٠١، س ٨]

قوله: «و هذا مما لايشاركه»: أي رؤية الملك الحامل للوحى و سماع كلامه.

[ص ۲۳۹، س ۱۷ / ص ٤٠١، س ٩]

قوله: «بغلاف الضرب الأول»: و هو مشاهدة عالم الغيب في اليقظة و تمثل الصور المثالية الغيبية و سماع الأصوات الحسية من الملكوت الأوسط، فإنّه مما يشاركه فيه الأولياء العظام، كما قال الحكيم السبزواري.

[ص ٣٤٣، س ٣ / ص ٤٠١، س ١٣]

قوله: وو يسمع دعاؤه الأنامي يكون دعوته لسكّان المُلك و الملكوت مسموعة مطاعة، فيجيبون دعوته و يطيعونه في كل أمر عظيم و كل عزيمة قوية من عزائمه، فيعملون له كل ما شاء و أراد و عزم عليه.

[ص ٣٤٣، س ٤ / ص ٤٠١، س ١٤]

قوله: «و يستسقى العطشى»: أي و يستشفي لهم فينزل المطر من السماء أو تنفجر العيون من الأرض بدعائهم.

[ص ٣٤٣، س ١٤ / ص ٢٠٤، س ٤]

قوله: «أن يكون حاراه: كتصور الغلبة و الانتقام، فإنّه سبب لتوليد الصرارة الموجبة لانتفاخ الأوداج و العروق و فوران الدم و احمرار الوجه و سخونة البدن مع عدم كونه حارا.

[ص ٣٤٣، س ١٧ / ص ٢٠٤، س ٧]

قوله: «فصارت كأنّها نفس العالم»: فيكون له قدرة التصرف في جميع المالم بجميع شئونه كيف يشاء، كما للنفس قدرة التصرف في بدنها.

[ص ٣٤٣، س ١٩ / ص ٤٠٢، س ٩]

قوله: «كل ذلك لمزيد قوة شوقية»: أي تأثيرها في إصلاح هيولى المالم و إهلاك ما يفسدها أو يضرها إنّما هو لمزيد قوة شوقية و ميل مفرط إلى الإصلاح، و اهتزاز علوي و صعود معنوي إلى حضرة ربّ العالمين مبدأ الرحمة و الرأفة و الإشفاق.

۱. نسخه اصل: بعائه.

[ص ٣٤٤، س ٦ / ص ٤٠٢، س ١٤]

قوله: «مَلكا من عظماء السلاطين»: إذ حسّه أقرى المسائس كحسّ سلطان عظيم مؤيد بوزراء و ندماء كأنّهم له عيون ناظرة و أذن سامعة و قلوب واعية و أيادي فعّالة، فيوصلون إليه أخبار مُلكه و ما في حريم سلطانه؛ فكل ما في العالم بمرأى و منظر النبي بإلهام الله و تأييده، و اختلاف الملائكة إليه بأخبار الحوادث الواقعة أو القريبة الوقوع في العالم؛ و قد نقل أنّ عليّاً و هو سلطان الموحّدين و خليفة رسول ربّ العالمين و أصدق القائلين و أعلم الناس بما في الوجود مما في الغيب و الشهود \_قال في صلاته على جسد الني \_صلى الله عليه و آله \_مشيرا إلى جامعيته لجميع النشآت و الحضرات: «اللّهم إنّ هذا المسجى عبدك المصطفى و رسولك المرتضى و آيتك الكبرى أرسلته بالهدى و دين الحق و أيدته بملائكتك و جعلته آية في بلادك و خليفة أرسلته بالهدى و دين الحق و أيدته بملائكتك و جعلته آية في بلادك و خليفة في عبادك» الذي روحه نسخة الأحدية في اللاهوت و جسده صورة معاني الملك و الملكوت و قلبه خزانة الحيّ الذي لايموت طاووس الكبرياء و حمام المبلك و الملكوت و قلبه خزانة الحيّ الذي لايموت طاووس الكبرياء و حمام المبلك و الملكوت.

[ص ۲٤٤، س ۱۳ / ص ۲۰۳، س ۳]

قوله: «مجموع هذه الأمور الثلاثة»: أي الخسصائص الثسلات المذكورة في الإشراق الثالث.

[ص ٤٤٤، س ١٤ / ص ٤٠٣، س ٤]

قوله: «وكل جزء منهاه: أي كل جزء من الخصائص الثلاث لا كلّها و إلّا لكان نبيا؛ فالمختص بالنبي وجود الخصائص الشلاث بأسـرها فـيه، لا وجـود بعضها بالانفراد، لجواز وجود بعضها في غيره.

[ص ٤٤٤، س ١٦ / ص ٣٠٤، س ٥]

قوله: دعلى وجه التابعية ،: أي لا بالأصالة بل بالتبعية ، لأجل اتصاله بالنبي كل الاتصال و تأدّبه بآدابه و سراية أوصافه إليه، كتابعية العقل بالفعل للعقل

الفعال، و تابعية العقل الفعال لعقل الكل الجامع لجميع مراتب العقول؛ و هذا في النبي الخاتم و أوصيائه و لاسيما الأوّل منهم أشدّ و أوفر حتى جعله كنفسه في كل الأوصاف إلّا النبوة، و نزّله منزلة نفسه في الأبّوة لهذه الأمّة بقوله: «أنا و عليّ أبوا هذه الأمة» و قال: «ما مِن علم علّمني ربّي إلّا و علّمتُه عليّا» و قال: «أنا مدنية العلم و عليّ بابها» كيف و هو آية الله العظمى و مَثله الأعلى و النبأ العظيم و أعلم الناس بأسرار الوجود و ما في الغيب و الشهود، و أتى بأمور فائقة و معجزات رائقة حارت فيها العقول و صارت سببا للغلق في حقّه؛ و قال الشافعي في مدحه:

عسليّ ربسه أم ربّسه الله

و مات الشافعي و ليس يدري و قال:

ها عليّ بشرٌ كيف بشر ربّه فيه تجلّى و ظهر و في قوله صلوات الله عليه: «و عليّ بابها» تبيان لمعنى التابعية التي ذكرها المصنف قدس سره.

[ص ٤٤٤، س ١٧ / ص ٤٠٤، س ٧]

قوله: والمستنطقينه: أي أهل استنطاق الأشخاص إمّا بالتنويم أو بإحضار الأرواح، وهم أهل استعلام الخبايا و استكشاف الخفايا بزعمهم بالطرق و الوسائل المرموزة عندهم غير الإعجاز، و الإشراف على الضمائر و الاطلاع على السرائر و نحوها من الأوصاف الخاصة بالأنبياء و الأولياء؛ و هؤلاء هم المدّعون اتصالهم بالملك أو بالجن أو الأرواح أو الشخص الغائب عن أبصار الناظرين توسلا بأدعية و أوراد و أذكار مجهولة غير مفهومة، أو عبارات و جملات و كلمات مشوّشة مشوّهة مسموعة للناظرين أو غير مسموعة، كما شاهدنا في زماننا الحاضر من بعض الكَهَنة من الهنود و غيرهم من ذوى النفوس القوية.

۱. نسخه اصل: بأدعيته.

[ص ٣٤٥، س ٣ / ص ٤٠٣، س ١٠]

قوله: «بالتوهم»: أي بسبب توقم نفسه القوية وقوع أمر حادث في إنسان أو حيوان أو نبات أو جماد مثلا؛ و ذلك لقدرة قرته الواهمة على الضّلاقية و تصوير الأشباح و الصور الغير الموجودة في العين؛ أو المعنى: بالقاء الأمور و الأشباح المذكورة في وهم الحاضرين و تمثيلها في قرّتهم الواهمة؛ كل ذلك بالسحر و الكهانة و أعمال القوة الواهمة؛ و أمّا إن كان الاستنطاق من نبي أو وصي أو ولي فهو بالإعجاز و الكرامة، كما ورد من تعظيم الأشجار و الأحجار و تسليمها للنبي و شهادة الضأن برسالته و نبوته في أعين الناظرين و بمشهد الحاضرين.

[ص ٣٤٥، س ٣ / ص ٤٠٣، س ١٠]

قوله: دو يقتله: إمّا بصيغة الفاعل أي و يقتل صباحب النفس القوية هذا الإنسان! والمعنى: الإنسان الحي بالتوهم؛ أو بصيغة المفعول أي و يقتل هذا الإنسان! والمعنى: حي يفسد روح الإنسان بتوهم صاحب النفس القوية فيقتل بسببه؛ و الأوّل أولى و أوفق بما بعده.

[ص ٣٤٥، س ٦ / ص ٤٠٣، س ١٣]

قوله: وفينفعل جسم الجمل عن توهّمه»: و تأثير القوى في مسحالُها و غير محالُها و غير محالُها و نافعال المحالِ عنها أمر مسلَّم ثابت عقلاً و نقلاً. و في ذلك سرّ تلقين الصحة أو المرض في الأشخاص الموجب لحدوثهما، كما اشتهر عن الشيخ و بعض الأطباء المعاصرين من معالجة بعض المرضى بتلقين الصحة؛ و فيه أيضا سرّ تشديد الوحشة و الرعب و الرهبة في قلب المستوحش الخائف عن عدوه مع كونه ضعيفا عاجزا عن إيذائه؛ أو تشجيع النفس الضعيفة و توطين الغلبة في الفئة القليلة على الفئة الكثيرة بتلقين القدرة و القوة، كما يفعله أصحاب الجدال و عمّال الحروب في ساحة القتال؛ فلاهم سلطان عظيم و تأثير قويم في إيجاد أمر أو إعدامه في نفس صاحبه فللوهم سلطان عظيم و تأثير قويم في إيجاد أمر أو إعدامه في نفس صاحبه

أو في غيره؛ فلا غرو حينئذ في كون توهم الوقاع الناشئ عن العشق المفرط و النظر العميق في وجه المحبوب المعشوق و الهيمان في حبّه سببا لانعقاد النطفة في أرحام بعض النساء و كونه سببا لانفتاق الرحم و انفراج الثقبة من غير وقاع، كما حكاه الواقدي عن امرءة كانت عاشقة لفتى يمتنع من إتيانها، والهة أهائمة في حبّه؛ فدخلت ذات ليلة في بيتها منفردة عن غيرها، فنامت مستلقية على ظهرها و هي تفعل ما تفعله النساء حين الوقاع و تقول: «فديتك بنفسي أتيت و فعلت ما فعلت و فعلت ما كنت أرجوه»؛ ثم قامت من مضجعها والهة أحيرانة لاتدري ما تفعل و أين تذهب؛ ثم ظهرت آثار الحمل في بطنها و نقلت الواقعة لأمّها، فأتت بعد مضي أيام و شهور بولد سمته في بطنها و نقلت الواقعة لأمّها، فأتت بعد مضي أيام و شهور بولد سمته

و هذا بعينه نظير توهم الموت للجمل و انفعال الجمل عن هذا التوهم انفعال معرض التوهم الوقاع انفعالا موجبا لموته؛ و ليس انعقاد النطقة و انفراج الثقبة بسبب توهم الوقاع الناشئ عن العشق المفرط و الهيمان بأشد من قطع علاقة النفس عن البدن الحسي السسالم عسن الآفسات و الأمراض المهلكة بسسبب زلق العين أو الاستيحاش المفرط الناشئ عن إلقاء القوة الواهمة و إمعانها في توطين أسداه.

و فيه أيضا تنزيه مريم الصديقة و تقديسها عن وسمة الفسق و مصاحبة يوسف النجار، و سرّ تجسّم المَلك لها بشرا سوياً في غاية الحسن و الجمال الموجب لهيجانها و هيمانها و توهّم الوقاع من دون لزوم نسبة الأمر إلى مجرد القدرة و الإرادة الإلهية؛ و لو كان كذلك لما احتاج إلى تجسم الملك و تمثله لها بشرا سويا؛ و أيّ وسيلة أولى و أوفى بحلّ هذه العويصة من سلطان الوهم و قدرته و عجيب ما

١. نسخه اصل: والهته.

٢. نسخه اصل: والهته.

٣. نسخه اصل: الاستيهاش.

أودعه في الإنسان.

و فيه أيضا حراسة النفس الذكية و براءتها عن اقتراح السيئة العظيمة و ركوب الفاحشة القبيحة مع عدم انقياد الطباع للقول بالإعجاز أو الكرامة لما سوى الأنبياء و الأولياء و سرعة انقيادها لما هو مجرى العادة و سنة الطبيعة.

و انعقاد النطفة بصرف التوهم وإن كان أمرا بعيدا و خلاف العادة و سنة الطبيعة عند العامة، لكنه أمر ممكن عند الحكماء العارفين بقدرة الواهمة و سلطانها و عجائب أعمال النفس في عالمها.

[ص ٣٤٥، س ١٥ / ص ٤٠٤، س ٥]

قوله: «يعظّمون هذه الخاصية»: أي الضياصية الشّالثة من الضواص الشّلاثة المذكورة في الإشراق الثالث.

[ص ٣٤٥، س ١٦ / ص ٤٠٤، س ٦]

قوله: «أمر الإخبار عن العوادث الجزئية»: و هي الخاصية الثانية. قوله: «و هو الضرب الأول» أي الخاصية الأولى.

[ص ٣٤٥، س ١٩ / ص ٤٠٤، س ٩]

قوله: دوكل من الآخرينه: أي الخاصية الثانية و الخاصية الثالثة.

[ص ٣٤٥، س ١٩ / ص ٤٠٤، س ٩]

قوله: « ينقسم إلى وجهين ه: أي إلى خير و فضيلة و شر و رذيلة.

أمًا الثانية أعني قوة القوة المتخيلة على مشاهدة الغيب في عالم اليقظة و تمثّل الصور المثالية و سماع الأصوات:

فقد يكون خيرا و فضيلة إن كان صادرا عن أهله واقعا في محلّه و لقصد إيصال النفع و الخير إلى مستحقيه، لالقصد استثمار النفوس و اصطيادها و الاستيلاء عليها و الفرية و المرية و الحيلة فيها و توطينها على الانقياد

۱. نسخه اصل: سنته.

لمآربهم و الوقوع في مصائدهم و مكائدهم؛ و كانت مشاهدة صادقة غير مغشوشة بوسائس النفس و دخالة الوهم و خلط الحق بالباطل و الواقع بخلافه؛ نظير مشاهدة الأعمى لنور الشمس من وراء حجاب العمى، أو مشاهدة البصير له من وراء حجاب الغيم الغليظ و سماع الأصوات الملتبسة بأصوات الملائكة؛ فقد شاهدنا أمثالها من جهّال الصوفية و أرباب الادّعاء و بعض المغترّين ببعض المشاهدات الصادقة أحيانا.

و قد يكون شرّا و رذيلة إن كان على بعض الوجوه المذكورة.

و أمّا الثالثة أعني قدرة التصرف في هيولى العالم:

فقد يكون خيرا إن كانت مفيدة نافعة أو ضرورية بحسب النوع أو الشخص، كشفاء المرضى و دفع الآلام و الأسقام عن ذويها.

و قد يكون شرا إن كانت ضارة غير ضرورية كإرسال الرياح العاصفة و تخريب الأماكن الشريفة و مساكن الناس، و سلب الصياة عن إنسان أو حيوان صادر عن بعض مرتاضي الهنود، فإنّ للرياضات الشرعية أو الغير الشرعية و حجب النفس عن هواها و منعها عن مطامعها سسواء كانت على الأصول المأثورة عن الشرع أم لا \_ تأثير في النفوس و في هيولى العالم؛ فللمرتاض \_ كائنا من كان \_ قدرة على التصرف في هيولى العالم إلّ أنّها إمّا خير نافع بالقياس إلى النوع أو الشخص، أو شر بالقياس إليهما؛ هذا ما خطر ببالى في تفسير هذا المقام.

[ص ٢٤٦، س ٤ / ص ٤٠٤، س ١٤]

قوله: دعلى ألواح النفوس السماوية أو صحائف المُثل الغيبية»: عــلى اخــتلاف المذهبين، كما ذكره الحكيم السبزواري.

[ص ٣٤٦، س ٦ / ص ٤٠٤، س ١٦]

قوله: «على سبيل الجزاف»: قال الإمام في المباحث المشرقية: «الفعل إن كان مبدؤه التخيل وحده سمّي «جزافا» و لميسمّ «عبثا». ثم قال: «فظهر أنّ العبث

فعل له غايه هي خير حقيقي أو مظنون» \.

أقول: فالجزاف فعل مبدؤه التخيل وحده و غايته أيضا أمر تخيلي، و العبث فعل مبدؤه شوق تخيلي وحده؛ و غايته إمّا خير حقيقي أو مخلفن؛ فهما متقاربان في فقدان المبدأ الفكري و الغاية الفكرية، و مختلفان في كرن العبث ذا غاية حقيقية أحيانا دون الجزاف؛ و الجزاف من باب المثال كحفر الأرض لا للغرس و الزرع و لا للوصول إلى الماء أو العثور على الكنز أو على شيء مختبئ تحت الأرض، و العبث كاللعب باللحية؛ فكل فعل له مبدأ تخيلي وحده و غاية تخيلية فهو جزاف. و تعالى الإله الحكيم عن ذلك و عن العبث و عن القصد إلى غاية جزئية و غرض جزئي عائد إلى الشخص أو راجع إلى أمر خاص.

[ص ٣٤٦، س ٦ / ص ٤٠٤، س ١٦]

قوله: «أو القصد إلى غرض جزئي»: كأفعالنا الصادرة عنا أحيانا لغرض خاص. [ص ٣٤٦، س ٧ / ص ٤٠٤، س ١٧]

قوله: «على سبيل العناية»: العلم بالفعل إن كان زائدا على ذات الفاعل، فهو الفاعل بالعناية و هو مذهب المشائين في علمه تعالى بالأشياء؛ و إن كان عين علمه بذاته الذي هو عين ذاته، فعلمه بذاته على وجه استتبع علمه بفعله استتباعا غير متأخر في الوجود، و ذلك العلم هو العلم الإجمالي بالفعل في عين الكشف التفصيلي، و هذا الفاعل هو «الفاعل بالتجلّي» و يقال له «العنادة».

[ص ٣٤٦، س ٩ / ص ٤٠٥، س ١]

قوله: •على أنّ الإنذارات»: استدلال على كون الحوادث الجزئية الواقعة في العالم السفلي مسبوقة الوجود في عالم معلومة بالعلم الجامع المحيط الإلهي. و الإنذارات هي الإعلام بوقوع الصوادث الكائنة لتنبيه العصاة و

ترهيبهم، كإرسال الرياح العاصفة القالعة للأحجار و الأشجار و الأمطار المخرِّبة و الزلازل و الطوفانات و نظائرها من الحوادث المفجعة.

[ص ٣٤٦، س ٩ / ص ٤٠٥، س ١]

قوله: دو ليس هذا شأن النفوس السافلة:: أي وليس العلم بتلك الجزئيات شأن النفوس السافلة.

[ص ۳٤٦، س ۱۰ / ص ٤٠٥، س ٢]

قوله: دفليس إلّا من موطن...»: أي فليس وجودها إلّا من موطن تتمثل فيه الجزئيات؛ فثبت أنّها كانت موجودة بوجود علمي في موطن علوي.

[ص ۲٤٦، س ۱۰ / ص ۲۰۵، س ۳]

قوله: «لأجل اتصال نفوسنا بجوهر متعاله: إن كانت نـفوسنا نـفوسنا قـدسية متصلة بالجواهر العـالية النـفسانية، كـاتصـال نـفوس الأنـبياء و الأوليـاء العظماء بالعقل الفعال.

[ص ٣٤٦، س ١١ / ص ٥٠٥، س ٤]

قوله: «من الكليات»: أي من طريق العلم بالكليات.

[ص ٣٤٦، س ١١ / ص ٤٠٥، س٤]

قوله: دعلى عكس إدراك الناس، فإنّ إدارك الناس للكليات من طريق إدراك الجزئيات أوّلا، ثم الوقوف على الكليات الشاملة لها؛ خلافا للجوهر المتعال فإنّ علمه بالجزئيات من طريق العلم بالكليات المحيطة بها الجامعة لها و العلل المؤدّية إليها.

[ص ٣٤٦، س ١٤ / ص ٥٠٥، س ٦]

قوله: «تنفعل بها تلك النفوس»: أي النفوس العالية. قوله: «فيحاذيها صور الكائنات» أي فيقع ويحدث صور الكائنات في النفوس السافلة مثل ما كانت في ألواح النفوس العالية محاذية مطابقة لها؛ فإنّ العوالم متطابقة و السافل مرآة العالى.

[ص ٣٤٦، س ١٤ / ص ٤٠٥، س ٧]

قوله: «فلها أن تعلم»: أي فللنفوس العالية أن تعلم لوازم حركاتها النفسانية في الصور الفائضة عليها من المبادئ العقلية.

و قوله: «من حركات المواد» بيان لقوله: «لازم» فإنّ حركات المواد الهيولانية في صورها الجسمانية المستلزمة لوقوع الحوادث الكائنة لازمة تابعة لحركات النفوس العالية الفلكية في صورها من جهة قوتها الضيالية بحكم تطابق العوالم.

[ص ٤٤٧، س ٢ / ص ٤٠٥، س ١٦]

قوله: دأن يقع لها ما يقع للنائمه: من المشاهدة، فيكون ما رآه في اليقظة شبيه ما يراه النائم في نومه من الأشكال و الصور في كون بعضها حقا مطابقا للواقع غير محتاج إلى التأويل و التعبير، و بعضها ملتبسا مختلطا محتاجا إلى التأويل و التعبير. ثم شرع في تفصيل الأمر بقوله: «فمنه ما هو وحي صريح …» كما أنّ ما يراه النائم: منه مشاهدة للواقع من غير افتقار إلى التأويل و التعبير، و منه مشاهدة لأمر له نسبة إلى الواقع مفتقرة إلى التأويل و التعبير.

[ص ٣٤٧، س ٤ / ص ٤٠٥، س ١٨]

قوله: «أو يكون شبيها بالمنامات»: الأولى جعله معطوفا على قوله: «و يكون متخيلاتها قوية» و المعنى: أو يكون مشهوداتها شبيهة بالمنامات التي هي أضعات أحلام؛ و ذلك لأجل إمعان المتخيلة في الانتقال من صورة إلى صورة و محاكاة الصور.

[ص ۲۷۷، س ٦ / ص ٤٠٥، س ٢٠]

قوله: «و إن لم يكن كذلك»: أي و إن لم تكن النفس قوية وافية بضبط الجوانب. [ص ٣٤٧، س ٦ / ص ٤٠٥، س ٢٠]

قوله: «بما يقع للحس دهشه»: الظاهر أنَّه غلط سبهوا من الناسخ. و الصحيح:

«بما يوقع» فلفط «الدهشة» منصوب بالمفعولية؛ أو المعنى: بما يقع بسببه للحس دهشة فلفظ «الدهشة» مرفوع بالفاعلية.

[ص ٣٤٧، س ٨ / ص ٤٠٦، س ٣]

قوله: «بأمور مترقرقة»: أي ذوات بريق و لمعان. و الكلمة مشبقة مـن «رقّ الشيء»: إذا لطف و صنفا، كقول الشاعر:

رقّ الزجاج و رقّت الخمر فتشابها و تشاكل الأمر

و هي اسم فاعل مشتق من «ترقرق الشيء»: إذا لاح و لمع بما فيه؛ و الفعل مزيد الرباعي كـ«تدحرج» و مؤنثه «ترقرقتْ» من ترقرقت القطرة: إذا لاحت و بدت و لمعت بما فيها من البرق و اللمعان، كقولهم: «ترقرقت عيناه بالدموع» أي لاحت و بدت و اضمطربت قطرات الدموع في عينيه، و استعانتهم بتلك الأمور لجلب أفكار النفوس الضعيفة و توجّهها و جذب القاصرة المفتونة بمشاهدة تلك الأمور.

[ص ٣٤٧، س ٨ / ص ٤٠٦، س ٣]

قوله: «أو بأشياء ملطّخة سود»: أي ملوّنة بأشكال و صور و نقوش مكدّرة، من «لطّخ الثياب»: إذا كدّرها و لوّثها بأشياء مكدرة، أي مصورة بصور مكدرة مدحشه محيّرة للحس، مرعشة للبصر أي موجبة للرعشة و الاضطراب في رؤية البصر جالبة للأنظار شاغلة للأبصار.

و قوله: «السود» صفة للأشياء. و «رجرجة» كدحرجة مصدر، و الفعل رباعي. و «الزجرجة» ـ بالزاء المعجمة قبل الجيم و الراء المعهلة بعده ـ الحركات المضطربة المقارنة للصوت الموجبة لاختلاف القطعات ذوات البريق و اللمعان صعودا و هبوطا و يمينا و شمالا، المورثة لارتعاش البصر و انخداع النفس و اختلال الحس و تحير الخيال؛ أو من «زجرج الماء»: إذا تشبك بحركاته السريعة المولّدة للصوت إلى شبكات مختلفة و سطوح

١. نسخه اصل: إذ

مضطربة متبدلة؛ و «الدحرجة»: الحركة المستقيمة للجسم بتمام سطحه أو ببعضه على جسم آخر مماس له إمّا بالطبع أو ببالقسر، و الشاني كحركة الجسم الكروي أو الأسطواني الشكل على سبطح مستو؛ و «الرجرجة» بالراء المهملة في الموضعين حركة القطرة المدورة من الزيبق و نحوه من المايعات ذوات البريق و اللمعان على السطح الأملس حركة مضطربة في قولهم: «الزيبق الرجراج». و «الزحزحة» بالزاء المعجمة في الموضعين و الحاء المهملة في الموضعين تحريك مع التصويت.

[ص ٣٤٧، س ٩ / ص ٤٠٦، س ٤]

قوله: «أو شغيفها»: نغلير شفيف الأشكال و السطوح المختلفة المقادير، المنطّئة و المربّعة و المخمّسة و المسدسة و غيرها، المنحوتة في ظاهر سطح قطعة بلور مثلا؛ فإنّ لتلك الأشكال و السطوح شفيفا و لمعانا باضطراب البلور في حركاته المختلفة؛ و بالجملة هذه الأمور المذكورة كلها من حيل المحتالين في اصطياد النفوس الضعيفة و العقول القاصرة و تعمية الأصر عليهم. و قوله: «كاستعانة بعض المتصوفة ...» تنظير للمقام لا تمثيل؛ و المقصود تنظير استعانة بعض المتصوفة و الكهنة بالرقص و التصفيق و التطريب زعما منهم أنّ لتلك الأمور تأثيرا في تمحيص الباطن و تهيئته لنزول الفيض و حصول القرب من عالم الغيب.

[ص ٣٤٧، س ١١ / ص ٤٠٦، س ٦]

قوله: «بالإيهام بالعزائم و بأدعية»: أو بوسيلة العزائم و هي إمّا قطعات مصنوعة من فلز أو قرطاس منقوشة بنقوش و صدور عجيبة و خطوط مشكلة من ألفاظ و كلمات و عبارات مرموزة تجعل باسم «الحرز» في خلال اللباس أو تلصق بالعضد، زعماً منهم بأنّها عاصمة للشخص عن تعرض المدحشات الموحشات و تهاجم المفجعات و عروض العوارض و الأمراض و إقبال المخاويف، أو بوسيلة التكلم ببعض الألفاظ و الأدعية و الأوراد

الخفية الغير المفهومة الموقعة في أوهام الناظرين اتصالهم بأشخاص غائبة عن العيون من شيطان أو جنّ و اقتدارهم على استحضار النفوس؛ و هما مما يوجبان ترهيب الناظر بالجنّ و يوقعان في وهمه اتصالهم بالجن و الشياطين و اقتدارهم على دفع الضرر الناشئ عنهم؛ و ذلك حين ما يستنطقون غيرهم أي غير أنفسهم. و إنّما كان لتلك الأعمال تأثير في وهم الناظر و تصرف في قوته الواهمة و لذلك قال: «بالإيهام بالعزائم».

[ص ۳٤٧، س ۱۳ / ص ٥٠٦، س ٨]

قوله: ﴿ وَ الثَّانِي \*: أي ما كانت لضعف طبيعي أو مرض طارئ.

[ص ٣٤٧، س ١٤ / ص ٤٠٦، س ١٠]

قوله: «ضعف العائق»: أي ضعف الحجب و العوائق الداخلية المانعة عن تلقي المغيبات. و المقصود ضعف القوى الطبيعية العائقة عن التفات النفس إلى عالم الغيب و اتصالها به و تلقي المغيبات؛ هذا أحد السببين. و السبب الثاني قوة النفس بتطريب و غيره؛ فقوله: «ضعف العوائق و قوة النفس» بيان للسببين. و قوله: «بتطريب و غيره» أي بوسيلة تطريب و غيره من الأسباب المذكورة قبلاً.

[ص ٣٤٧، س ١٥ / ص ٥٠٦، س ١١]

قوله: «وهذا حسن»: أي ضعف القوى العائقة و قوة النفس بالتطريب و نحوه، كما في المرتاضين من أولي الكد، «حسن» و هو إمّا بفتحتين أو بضم الأوّل و سكون الثاني، و الثاني أولى و أنسب بمقابله و هو «النقص»؛ هذا؛ و قد شاهدنا في أيّامنا من المستنطقين من كان يدّعي إحضار الأرواح و التكلم مع الجانّ و الأموات و الاطلاع على المغيبات بالاتصال بهم؛ و ممّن شاهدنا في عصرنا رجل من الهنود يدّعي إحضار الأرواح بالتنويم؛ فجاء ذات ليلة في بيتنا فدعى أحدا من صبياننا الغير المراهقين، ففعل به ما أورث فيه النوم؛ فلمّا نام الصبي، قال له: «رُحْ إلى محضر الفيلسوف العظيم أرسطو و اسأله

عن السبب الموجب لرمد في عين فلان» فقال الصببي: إنّ الفيلسوف مشتغل بأمر فأصبر حتى يفرق، فما مضت دقائق إلّا و قد قال الصببى: إنّ الفيلسوف قد جاء و عليه جبة خضراء و على رأسه خرقة بيضاء ألقت أرياشها على عاتقه، و بيده عصا سوداء، و هو في هالة رقيقة استدارت عليه، و خلفه أصحابه و تلامذته و ندماؤه، و هو يقول: ما بالكم و ما شأنكم؟ قال الهندي: اسأله ما العلة الموجبة لرمد عين فلان؟ فقال: يقول: نزول الماء؛ هذا؛ و لكنًا ما سمعنا كلاما من الصبي النائم بل كان الهندي يقول لنا إنّ الصبي يقول كذا و كذا.

و مع هذا فإنّي لعلى شك و مرية في أنّ الفيلسوف بأيّ لسان تكلّم مع الصبي لكني يفهم المقصود؟ و من أين عرف الصبي أنّه الفيلسوف أرسطاطاليس؟ و من أين علم الأوصداف المذكورة؟ و من أين عرف المصاحبين له بعناوينهم الخاصة؟.

و الوجه في كون ما اجتمع فيه السببان ـ ضعف العوائق و قوة النفس ـ حسنا هو أنّه تهذيب بمنعها عن الشهوات و تمحيصها، لتجلي الغيب و ظهور بعض الخفايا فيها بعلل و أسباب؛ من جملتها ضعف العوائق بتحمل الرياضات، و قوة النفس بتطريب أو بغيره؛ و النفس كمرآة كلّما يحاذي بها شطر الغيب انعكست فيها الصور الغائبة لأجل أسباب مختلفة: إمّا بالوحي أو بالإلهام، أو بتحمل الرياضات من طرق مختلفة؛ فلا بأس بإشراف بعض النفوس على الخبايا و إن كان لا من طريق الرياضات الشرعية؛ و أيضا النفس كمرآة ذات وجهين يرى بأحدهما صور الأشياء على ما هي عليها، و بالآخر معوجة منحرفة منكسرة؛ و لكل منهما أصحاب.

[س ٣٤٩، س ١ / ]

قوله: ﴿ وَ الثَّانِي ۗ : أَي مَا يَهُجُمُ عَلَيْهُ.

[ص ٣٤٩، س ٤ / ص ٤٠٨، س ١]

قوله: «فالأول»: أي ماكان بطريق الاكتساب و التعلم.

[ص ٣٤٩، س ٤ / ص ٥٩.١، س ١]

قوله: دو الثانيه: أي ما كان بطريق الهجوم عليه و الإلقاء إليه من دون الاطلاع على السبب المفيد الملقى.

[ص ٣٤٩، س ٥ / ص ٤٠٨، س ٢]

قوله: ﴿ وَ الذي قبله عَ: هُنَ الثَّانِي فِي التَّقْسِيمِ.

[ص ٣٤٩، س ٨ / ص ٤٠٨، س ٥]

قوله: «في طريقة زوال العجاب وجهته»: فإنّ الاكتساب إنّما هو بحكرة النفس إلى المبادئ وترتيبها على الوجه الصحيح الموافق لموازين المنطق أوّلاً، و من المبادئ إلى المطلوب ثانيا؛ و الحجاب المانع للوصول إلى النتيجة الصحيحة الحقة فيه هو العدول عن الموازين و عدم رعاية الشروط المقرّرة. و طريقة زوال الحجاب رفع الغلط و الضطأ و اللبس في أخذ المبادئ و ترتيبها؛ و أمّا الإلهام فهو ورود المبادئ المترتبة أولا، و التأدية إلى المطلوب ثانيا من غير حركة و فحص؛ و الحجاب هنا قصور ونقصان في النفس عن التلقي. و طريقة زواله تقوية النفس و تهذيبها و تلطيفها و تصفيتها.

[ص ۳٤٩، س ۱۹ / ص ٤٠٨، س ١٦]

قوله: دلمّا علمت أنّ حقائق الأشياءه: جواب «لمّا» إمّا معذوف لكونه معلوما من سياق العبارة. و التقدير: فحقّقُ و ثبّتُ ذلك في نفسك فإنّه أمر قد ثبت بالبرهان و العيان؛ أو لعلّ جوابه هو قوله: «فكما أنّ المهندس يسطر ...» و لكن فيه تكلّف لطول الفاصلة بين «لمّا» و جوابه.

١. نسخه اصل: بل في.

[ص ٣٥٠، س ٥ / ص ٤٠٩، س ٣]

قوله: «لأنّ ما عداه من آثار وجوده و قدرته»: تعليل لكون الأمور المكتوبة بيده تعالى الكائنة بمقتضى العناية الإلهية على وفق علمه بذاته علما فعليا مرجبا لوجود المعلوم من آثار وجوده و قدرته؛ فعلمه بذاته هو علمه بما عداه الموجب لصدوره.

[ص ۳۵۱، س ۱ / ص ۲۵۰، س ۱]

قوله: دو هاهنا عكس الأمره: يعني أنّ حصول الأمور في مشاعر الإنسان و مداركه الحسية و الخيالية و العقلية على عكس صدور الأشياء من المبادئ؛ فإنّ الأشياء يبتدئ في الصدور من العالم الأعلى العقلي و النسخة الجامعة و الصحيفة الكلية الإلهية و ينتهي إلى العالم الأدنى الحسي؛ و الحاصل في نفس الإنسان من الصور يبتدئ من الحس إلى الخيال و منه إلى العقل المنفعل المتصل بالعقل الفعال، و هذا كما أنّ قوس الصعود على عكس قوس النزول.

[ص ۲۵۱، س ۱۳ / ص ٤١٠، س ۱۳]

قوله: دو أمّا الكتابة النفسية اللوحيهه: أي الأمور المكتوبة في النفوس الفلكية التي هي بمنزلة الألواح. و تلك النفوس العالية السلماوية مع أجرامها و النفوس السافلة الأرضية مع أجسامها كلها من عالم القدر.

[ص ۳۵۱، س ۱۶ / ص ۲۱۰، س ۲۵۱]

قوله: وو لا يبعد أن يكون ...ه: لمّا قال بأنّ الكتابة العقلية مصونة عن التبديل و التغيير و النسخ و التحريف، و الكتابة النفسية اللوحية قابلة للمحو و الإثبات و النسخ و التحريف، و أنّ نسخ الأحكام ينشأ منها و كان صرير الأقلام الكاتبة للصور المسموع لرسول الله حسلى الله عليه و آله حاكيا عن وقوع النسخ و التحريف و التغيير في بعض، و حدوث بعض العلل و الأسباب و الأوضاع و الأحوال الموجبة لذلك، و كانت الصور العلمية المكتوبة بالقلم

الأعلى في اللوح المحفوظ مصونة عن التغيير و التبديل غير قابلة للنسخ و التحريف، فقال: «و لايبعد ...» إشارة إلى أن الصرير المسموع للرسول لعلّه كان صرير الأقلام النازلة الكاتبة لصور الأمور الواقعة في عالم القدر القابلة للنسخ و التحريف؛ لا الأقلام العالية العقلية الكاتبة للصور القضائية الغير القابلة للنسخ و التبديل و الإمحاء.

[ص ۳۵۱، س ۱۸ / ص ٤١٠، س ١٩]

قوله: «و هذه الأقلام»: أي الأقلام التي رتبتها دون رتبة القلم الأعلى.

[ص ۳۵۱، س ۱۹ / ص ٤١١، س ۲]

قوله: وو من هذه الألواح يتنزل الشرائعه: أي و من ألواح المحو و الإثبات؛ لأنّ الشرائع قابلة للنسخ و التبديل بحسب الأزمنة و الأوقات و وقوع بعض العلل و الأسباب و الوقائع و الحوادث.

[ص ٣٥١، س ١٩ / ص ٤١١، س ٢]

قوله: «و من هذه الألواح»: أي الألواح النفسية.

[ص ٣٥٢، س ٢ / ص ٤١١، س ٤]

قوله: دفإنّ كل حادث له سببه: دليل على عدم ارتفاع ما في الوجود بأنّ لكل حادث سببا ينتهي في سلسلة العلل و الأسباب إلى القضاء الرباني الواجب الحتمى المستحيل زواله.

[ص ۲۵۳، س ۲ / ص ۲۱۲، س ۸]

قوله: « لأنّها نازلة عنه في الملكوت»: السفلي أي لأنّ الحواس نازلة عن الجوهر العقلي في الملكوت السفلي و الجوهر العقلي في الملكوت العليا؛ فالحواس مواضع عنايته و مظاهر إرادته و وسائط تدبيره في هذا العالم السفلي.

[ص ٣٥٣، س ٥ / ص ٤١٢، س ١١]

قوله: دفهو أيضا مكتوب الحق الأوله: إذ جميع ما في الوجود آشار صنعه و قدرته و مظاهره و أفعاله و عمّاله التي كتبها بيده في صفحات متفاضلة و ألواح مترتبة؛ فالمنسوب إليها منسوب إليه تعالى في الحقيقة، كما أنّ المنسوب إلى النفس؛ فالمكتوب في الألواح و المنحائف العالية القضائية و الألواح و الصحائف السافلة القدرية مكتوب الحق الأوّل، لأنّها أفعاله و عمّاله و وسائط إنفاذ أمره و إرادته، كما أنّ الحواس بالنسبة إلى النفس كذلك؛ إلّا أنّ مرتبة هذا المكتوب القدري الذي هو أيضا مكتوب الحق الأوّل في الحقيقة إنّما هي بعد مرتبة قضائه السابق المكتوب بقلمه الأول. و إلى هاتين أشار بقوله: «ثم قضى أجلا و أجل مسمى» فالأوّل إشارة إلى المكتوب في اللوح المحفوظ بالقلم الأوّل المكتوم عنده، تعالى الغير المعلوم لأحد، و الثاني إلى المكتوب في الألواح و المحاثف القدرية بالقلم الثاني الممكن الوقوف عليها للأوحديّين من عباده، و لذا و صفه بقوله: «مسمّى».

[ص ٣٥٣، س ٨ / ص ٤١٢، س ١٣]

قوله: دو من هذه الألواح وصف نفسه»: أي و من الألواح و الصبحائف القدرية القابلة للمحو و الإثبات.

[ص ۳۵۳، س ۹ / ص ٤١٢، س ١٤]

قوله: «و هو قدقضى عليه قضاءً حتمياً»: الجملة حالية أي و الحال أنّه قدقضى على قبضه نسمة العبد أو على موته قضاءً حتمياً مكتوبا بالقلم الأعلى.

[ص ٣٥٣، س ٩ / ص ٤١٢، س ٢٦]

قوله: وو من هذه الحقيقة الإلهية»: أي الأمر المكتوب في الألواح و الصنحائف القدرية.

[ص ۲۵۳، س ۱۲ / ص ۲۱۳، س ۱]

قوله: دهو الثابت في اللوح»: المقدر للعبد اختياره مـن جـملة سـائر الأمـور المردد فيها لا ما سواه؛ و ذلك الأمر الثابت في اللوح القـدري الذي اخـتاره العبد بعد التردد هو الأمر المكتوب في اللوح القـضـائي بـالقلم الأوّل الغـير القابل للتردّد و المحو، بخلاف الأمر المكتوب في اللوح القدري، فإنّه أمر ما مردّد بين الأمور على ما صرّح به في قوله: «و ذلك أنّ القلم الكاتب في اللوح القدري يكتب أمراً ما» فاللوح في قوله: «هو الثابت في اللوح» هو اللوح القدري الذي يكتب فيه القابل للتغيير و الترديد حتى ينتهي الأمر الذي يختاره العبد بعد الترديد، فيثبت فيه بعد محو ما سواه على ما بيتناه طبقا لما قرره المصنف؛ هذا؛ و من الممكن حمله على اللوح القضائي، إذ الأمر الثابت في اللوح القدري بعد التردد في الأمور و محوها و إثباتها حتى ينتهي بالآخرة إلى الأمر الذي اختاره العبد و عزم عليه و يثبت في اللوح القدري هو الأمر المقضى عليه بالقضائ بالقلم الأول.

[ص ٣٥٣، س ١٣ / ص ٤١٣، س ٢]

قوله: «زمان الخاطر»: أي زمان خطور الأمر بخاطره.

[ص ۲۵۳، س ۱۳ / ص ۲۱۳، س ۳]

قوله: «ثم يمعوه»: أي يمحو الكاتب الأمر الذي خطر ببال الشخص. و قوله: «لأنّ من هذا اللوح» تعليل لقوله: «فيزول ذلك الخاطر». و تلك الرقائق الممتدة من اللوح القدري إلى النفوس الإنسانية في المثل كخيوط نورانية ممتدة منه إليها المتصلة بها المتبدلة بحسب تبدل الخواطر؛ فإنّ حقائق الأمور منقوشة في الألواح القدرية التي هي النفوس العلوية، فتمتد رقائقها إلى النفوس الإنسانية، و تلك الرقائق تحدث في النفوس الإنسانية بحدوث الكتابة في الألواح القدرية و تنقطع عنها بمحوها عن الألواح.

[ص ٣٥٤، س ١ / ص ٤١٣، س ٧]

قوله: دحسب ما ثبت في اللوحه: أي حسب ما ثبت في اللوح القدري أنَّه هـو الأمر المجزوم عليه الذي عزم العبد عليه من فعل أو ترك.

[ص ٣٥٤، س ٢ / ص ٤١٣، س ٧]

قوله: «محاه الحق من حيث كونه محكوما بفعله»: أي محاه الحق من حيث إنّه

عمل محكوم عليه بفعله المقدر في اللوح الإتيان به بعد تبادل الخواطر و انتهائها إلى هذا الأمر المجزوم عليه، فإنّه من هذه الحيثية أمر محكوم عليه بفعله، مأتيّ به، و انقضى زمانه؛ و هكذا شأن الأمور و الحوادث المتعاقبة الوجود في هذا العالم الذي هو دار الكون و الفساد التي لكل منها زمان يوجد فيه، ثم يعدم و يوجد غيره؛ و أثبت بعد إمحائه صورة عمل قبيح أو حسن لهذا الشخص أيضا على قدر ما يكون و يصدر عنه من الأعمال و آشارها التابعة لها.

[ص ٣٥٤، س ٣ / ص ٤١٣، س ٩]

قوله: «ثم إنّ القلم يكتب أمرا آخر و هكذا إلى غير النهاية»: أي يكتب أمرا آخر من الأمور التي يتردد فيه العباد؛ و هكذا يكتب أمرا بعد أمر إلى غير النهاية بلا نهاية النفوس و تردّدها في الأمور.

[ص ۲۵۶، س ٤ / ص ۲۱۳، س ۱۰]

قوله: «و هذه الأقلام هذه مرتبتها»: أي و هذه الأقسلام الراسسمة للأمسور في الألواح القدرية هذه مرتبتها، أي مرتبتها مرتبة المحو و الإثبات لا الجزم و الحتم و الثبات.

[ص ٣٥٤، س ٤ / ص ٤١٣، س ١٠]

قوله: • والإملاء عليه من الصفة الإلهية • : لأنّ الأمور كلها ثابتها و متغيرها نازلة من العالم الإلهى على مقتضى الحكمة و العناية البتة ؛ فإملاؤها على هذا المنك الموكّل بالمحو و الإثبات إنّما هو من الصفة الإلهية المقتضية للنظر و التدبير، و إيفاء كل أمر له دخل في النظام الأحسن؛ إذ له تعالى بحسب كل صفة شأن و لكل صفة من صفاته مظاهر و آثار في الوجود؛ فالإملاء من جهته و من الإلهام الغيبي و الإعلام الإلهي؛ إذ ليس لما سواه الوقوف على الحوادث و العواقب، و ما هو اللازم في الوجود إلّا من جهة الاتصال و الارتباط به مستقيما أو بالواسطة.

[ص ۲۵٤، س ٥ / ص ٤١٣، س ١١]

قوله: «و لو لم يكن الأمر كذلك»: أي و لو لم يكن الأمر على هذا الوجه الذي قرّرناه في معنى التردد و كيفية المحو و الإثبات على النحو المذكور.

[ص ۲۵۱، س ۵ / ص ۲۱۳، س ۱۱]

قوله: دلكانت الأمور كلها حتما مقضيا»: أي لتحققت الأمور المكتوبة في اللوح العقلي الذي سطرت و رقمت فيه صور جميع ما في العلم الأزلي الإلهى من الأمور الثابتة و المتغيرة بالقلم الأعلى العقلي، و حصلت جميع الضواطر المتناقضة في العالم.

و قسال الحكيم السبزواري: «أي لانتحصرت في الوجود القضائي، و لميتحقق الوجود القدري لا القدر العلمي و لا القدر العيني».

أقول: الأولى ما قرّرناه أنّه لو لم يكن الألواح القدرية و ما فيها من المحو والإثبات، لتحقّق جمع الصور القضائية الثابتة في اللوح المحفوظ المكتوبة فيه بالقلم الإلهي في العالم القدري و اختلّ النظام؛ إذ كلها من عنده تعالى و لكن لايتنزل الأمر إلّا بقدر معلوم.

[ص ٣٥٤، س ٧ / ص ٤١٣، س ١٣]

قوله: دو علمت بمكانة هذه الأقلام»: أي النفوس الفلكية المسماة بـ«الأقـلام» باعتبار تعلّقها بالعقول؛ و بـ«الألواح» باعتبار تعلقها بالأجرام.

[ص ٣٥٤، س ٧ / ص ٤١٣، س ١٤]

قوله: دمن القلم الإلهيء: إذ الكل من القلم الإلهى الكاتب للأمور و الحوادث و الوقائم و إن كانت الكتابة و الرسم بالواسطة.

[ص ٣٥٤، س ٩ / ص ٤١٣، س ١٥]

قوله: دمن الملكوته: أي من أسرار عالم الملكوت و مراتبها.

[ص ٣٥٤، س ٩ / ص ٤١٣، س ١٥]

قوله: وفوقه: أي فرق ما رأى ببصره و سمع بأذنه؛ هذا إذا كان الضمير عائدا

إلى الآيات المرئية و المسموعة له، المعلوم من سياق الكلام. و التذكير باعتبار التأويل إلى الشيء أو الأمر أو فوق مقامه الجسماني و محدودتيه بحدوده الإمكانية؛ و لا سيما على القول بكون المعراج جسمانيا. و هذا إذا كان الضمير عائدا إلى شخص الرسول صلى الله عليه و آله.

[ص ٣٥٤، س ٩ / ص ٤١٣، س ١٦]

قوله: دمن حيث هو راء: أي من جهة جسّه الباصرة، لأنّها فوق ما يرى بالحس الباصرة، فلم يصل إليها من حيث هو الباصرة، فلم يصل إليها من حيث هو رأى و من طريق الإبصار، لكنه وصل إليها من حيث هو سميع، فوصل إلى سماع أصوات تلك الأقلام و صريرها. و لعلّ السرّ في ذلك أنّ مدركات السامعة ألطف و أبعد عن الجسمية من مدركات الباصرة؛ لأنّ مدركاتها الأصوات، و مدركات الباصرة الألوان، و الأصوات ألطف و أرق و أبعد من الجسمانية من الألوان الفاشيه على المادة القائمة بها، فهي أقرب و أنسب إلى عالم المكوت.

[ص ۲۵٤، س ۱۲ / ص ۲۱۳، س ۱۸]

قوله: «من هذه الأقلام»: أي الأقلام الكاتبة لصور الأمور القابلة للمحو و الإثبات.

[ص ۲۵٤، س ۱۶ / ص ۲۱۳، س ۱۹]

قوله: وإثبات المحوو وإثبات الإثبات: أي إثبات ما يمحوه الله و ما يثبته في لوح المحو و الإثبات، أي محو ما يراد إثباته في ذلك اللوح أي اللوح القدري.

و بالجملة فيه أي في اللوح المحفوظ إثبات كل ما يجب في النظام، سواء كان إثباتا لأمر أو محواله: فإثبات المحو الحكم بضرورة عدمه أو رجحانه، و إثبات الإثبات تأييده و تثبيته؛ و بالجملة إثبات المحو و الإثبات تـثبيتهما على وفق علمه الأزلي بما هو الواجب أو الواقع في النظام في اللوح المحفوظ، سواء وافقه القدر أم لا.

[ص ٣٥٤، س ١٥ / ص ٤١٣، س ٢٠]

قوله: «إلى هذه الأقلام»: أي الألواح القدرية القابلة للمحو و الإثبات.

[ص ٣٥٥، س ٢ / ص ٤١٤، س ٦]

قوله: دجالس في الحد المشترك بين عالم المعقولات و عالم المحسوسات»: و الجالس في الحد المشترك بين العالمين واقف على جميع ما فيهما، و جامع لجميع مراتبهما واجد لجميع الكمالات الموجودة فيهما و في سكّانهما بالنحو الأتم، فهو جسماني بأتمّ مراتبه، و روحاني بأعلى مدارجه، لا يحجبه شأن عن شأن و لا مقام عن مقام؛ فهو ناسوتي ملكوتي جبروتي لاهوتي، و لذلك يخضع له ما في الملك و الملكوت و يجيب دعوته سكَّان الناسوت و الملكوت و الجيروت، فهو خليفه الله و أكمل خليقته و أفضل بريّته؛ مثاله من حيث الارتباط التام و الاتصال بالعالمين، الخط الفاصل بين السطحين المتصل بهما، أو النقطة الفاصلة بين الخطين المتصلة بهما، و هـ والطـائر بجناحَى التجرد و التجسم في فضاء الإقليمين، و هو الشاهد لكلا العالمين الناظر إلى كلا الإقليمين بكلا العينين؛ فبالعين اليمني إلى الملكوت العليا، و بالعين اليسري إلى الملكوت السفلي؛ بيل بكيل من العبينين إلى كيل من العالمين؛ فهو أفضل الخلائق أجمعين و أعظم الآيات الإلهيّة في العالمين، و هو أعلى مقاما و أجلّ مرتبة من سكّان عالم الملكوت الفاقدين لخصوصيات سكَّان عالم الناسوت، فإنَّ الجامع للطرفين أعلى مرتبة من المحجوب عـن أحدهما بالآخر.

و لاسيما سيّدنا و سيّد الأنبياء و المرسلين، فإنّه بلغ إلى مقام لميبلغه أحد من الأولين و الآخرين، و إلى حيث وصفه الله تعالى بقوله: ﴿ ثم دنى فتدلّى فكان قاب قوسين أو ادنى ﴾ أونال من القرب إلى مقام عجز عن مصاحبته جبرئيل الأمين لوحي ربّ العالمين، حيث قال: «لو دنوت

لاحترقت» و نقل عنه ـ صلى الله عليه و آله ـ في مقام جامعيته لجميع الحضرات و النشآت بالنحو الأتم الأوفى و فضله على سائر الدعاة أنّه قال: «إنّ أخي موسى كان عينه اليسرى عمياء، و أخي عيسى كان عينه اليسرى عمياء، و أخي عيسى كان عينه اليسرى عمياء، و أن ا بحمد الله نو عينين» و قوله: «أوتيت جوامع الكلم» فإنّ الموجودات بأسرها كلمات الله و آياته؛ فأوتي ـ صلى الله عليه و آله ـ ما أوتي ما سواه و من سواه، فهو المَثَلُ الأعلى و المظهر الأتم و المرآة الأوفى؛ و لعلّ المراد بها الكلمات الدالة على الأسرار الإلهية المستودعة فيه و العلوم و المعارف المختصة به، حيث قال الله تعالى في تكريمه و تعظيم شأنه و المعام و تخصيصه من بين سائر سفرائه بالقرب الأتم و الدنق و التدلي بعد قوله: ﴿ ثم دنى فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ (﴿ فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ ٢ فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ ٢ بلفظ ما الإبهامية المشعر بتخصيصه بإيحاء بعض الأسرار المكتومة عمن سواه إليه.

[ص ٢٥٥، س ٢١ / ص ٤١٥، س ٩]

قوله: ولضيق صدره و عدم انطلاق لسانه»: الضمير في الموضعين عائد إلى المحجوب. و «ضيق الصدر» لأجل المحجوبية و المحدودية بأحد الجانبين و التعلق به، و هكذا السبب لعدم انطلاق لسانه.

[ص ٣٥٦، س ٢ / ص ٤١٥، س ١١]

قوله: دسمعا من جانب،: أي من العالم العلوي العقلاني.

[ص ٣٥٦، س ٢ / ص ٤١٥، س ١٢]

قوله: «و لسانا إلى جانب»: أي إلى العالم السفلي الجسماني.

[ص ۲۵۷، س ۲ / ص ۲۱۵، س ۱۳]

قوله: «على ما يقصده القائل»: معتلق بقوله: «جيِّد الفهم».

[ص ٣٥٧، س ١٧ / ص ٤١٧، س ٧]

قوله: دغير شره»: «الشره»: الحرص و الإكباب على الشيء.

[ص ۳۵۷، س ۱۸ / ص ٤١٧، س ۸]

قوله: «للذات النفسانيه»: إلَّا بقدر الضرورة.

[ص ۲۵۸، س ۳ / ص ٤١٧، س ٢١]

قوله: «السفساف °»: أي الأمور الدنية.

[ص ۳۵۸، س ۳ / ص ٤١٧، س ١٢]

قوله: «و يكره خداجها»: أي ناقصاتها أو الأشياء ذوات النقصان.

[ص ۳۵۸، س ۳ / ص ٤١٧، س ١٢]

قوله: دو سقطها»: أي رديئها و لئيمها الساقط عن درجة الاعتبار لما فيه من النقص و العيب.

[ص ۲۵۸، س ۱۶ / ص ۲۱۸، س ۳]

قوله: دأهشٌ خلق الله:: أي أكثرهم بهجة و سرورا، لعدم تـعرض الهـموم و الغموم لهم، و سلطانهم على عللها و أسبابها.

[ص ۲۵۹، س ۱ / ص ۱۸، س ۹]

قوله: «إلّا الآحاد»: أي الآحاد القليلة من كل أمة أو جماعة. و المقصود الآحاد المعيّنة المخصوصة بكرامة الله. و الجملة المنقولة بقوله: «كما قيل» كلام الشيخ في كتاب الإثارات و المقصود أنّه ليس للوقوف على أسرار الملكوت و العثور على الخبايا و الاطلاع على أنباء الله و العكوف على بابه و الدخول في حريم عناياته الخاصة و معرفته بما هو أهله سبيل إلّا لواحد من أمنائه و رسله و مقرّبي حضرته بعد واحد آخر في كل زمان و دورة و كورة؛ هذا؛ و يمكن أن يكون مراد الشيخ الوسائط المترتبة.

١. نسخه اصل: السفاف.

## [الشاهد الثاني]

[في إثبات النبي ...]

[ص ٣٥٩، س ٧ / ص ٤١٩، س ٣]

قوله: «و يهديهم إلى صراط مستقيم»: معطرف على قرله: «و ينذرهم».

[ص ٣٦٠، س ١١ / ص ٤٢٠، س ١٥]

قوله: دلمن وفّق لها»: أي لمن حصل له توفيق معرفة تلك الآيات و سعادتها.

[ص ۲۰۰، س ۱۱ / ص ۲۰۰، س ۱۵]

قوله: «و هي المعجزة»: الضمير للآيات. و قد منز الكلام في المعجزة و شرائطها.

[ص ٣٦٠، س ١٣ / ص ٤٢٠، س ١٧]

قوله: «فنظام العالم ... »: عدل لقوله: «و كما لابد ...».

[ص ١٤٠٠ س ١٤ / ص ٤٢١، س ١]

قوله: وللزينة »: و هي أدلّ الشواهد على كمال عنايته من الأمر الضروري.

[ص ٣٦٠، س ١٨ / ص ٤٢١، س ٥]

قوله: «فهذا هو خليفة الله»: أي هذا الشخص.

[ص ٣٦١، س ٧ / ص ٤٢١، س ١٣]

قوله: «في هيكل العبادات»: لا في سائر الأغراض الغير العبادية، كـالأكـل و الارتزاق و الكسب.

[ص ٣٦٢، س ٥ / ص ٤٢٢، س ١٢]

قوله: «و مُذْبِراه: أي مدّْبرا عن الحق بـالانخداع إلى المـناهي و الانــجذاب إلى الملاهي.

[ص ۲٦٢، س ٦ / ص ٤٢٢، س ١٣]

قوله: «كذلك»: أي مقبلا و مدبرا.

[ص ۳۹۲، س ۹ / ص ٤٢٢، س ١٧]

قوله: «التي هي عبارة عن تعلق النفس بالبدن»: إذ هي الدنيا و مقابلها - و هو حالة انقطاع تعلقها عن البدن - هو الآخرة.

[ص ۲۲۱، س ۹ / ص ٤٢٢، س ١٧]

قوله: دمن ضرورات أمر المعاده: خبر لقوله: «فأمر المعاش».

[ص ٣٦٣، س ١٣ / ص ٤٢٣، س ١٩]

قوله: دعلامات التخصيصه: أي تخصيص شيء من الأراضي و الأمساكن و العواريث و المناكح و الأولاد و الأموال و نظائرها بشخص أو بمن يـدّعي اختصاصه به.

[ص ۲۵٪ س ۱ / ص ۲۶٪ س ۹]

قوله: «بسبب انسلال المارقين»: «الانسلال»: السرعة في العمل مـن «انسـلّ السيف» أي خرج عن الغلاف بسرعة. و «المـارق»: الخـارج عـن الديـن. و الظرف متعلق بـ«المارقين».

[ص ٣٦٥، س ٥ / ص ٤٢٥، س ٥]

قوله: «الأشخاص البشرية»: العارين عن المقامات الملكوتية و النبوة و الولاية كالسلاطين و المكّام المنصوبين عن قبلهم.

[ص ٣٦٥، س ٦ / ص ٤٢٥، س ٦]

قوله: «إلى ما وكلت به»: أي القيام بالأمر الموكول إليها في عالم التركيب، أي النشأة الجسمانية الدنيوية التي تركبت النفس فيها بالبدن و ارتبطت به في مقابل النشأة الأخروية التي تجردت فيها عن البدن و انقطعت العلاقة بينهما؛ فالضمير المرفوع المستتر في الفعل عائد إلى «النفس»، و المجرور بالباء إلى الموصول. و قوله: «من مواصلة نظام الكل» بيان لـ«ما».

[ص ۳٦٥، س ١٠ / ص ٤٢٥، س ٩]

قوله: وأحدهما عنا أي أحد الأمرين من الشهوة و الغضب.

[ص ٣٦٥، س ١٢ / ص ٤٢٥، س ١٢]

قوله: «و هي لها»: الضمير المنفصل للسياسة، و المتصل للشريعة.

[ص ٣٦٥، س ١٤ / ص ٤٢٥، س ١٤]

قوله: «فإذا أطاعته»: أي أطاعت السياسة للشريعة. و تـذكير الضمير المنصوب باعتبار التأويل إلى «الشرع».

[ص ٣٦٥، س ١٤ / ص ٤٢٥، س ١٤]

قوله: «انقاد ظاهر العالم باطنه»: لأنّ العالم الظاهري الجسماني ظلّ العالم الباطني الروحاني، وما في هذا العالم عكوس و رقائق بما في ذلك العالم من الحقائق؛ فمن آثار طاعة السياسة للشريعة انقياد الظاهر للباطن و الظل لذي الخلل و العكس و الرقيقة للحقيقة، و فيه كمال الحسن للنظام.

[ص ٣٦٥، س ١٤ / ص ٤٢٥، س ١٤]

قوله: «في ظل المعقولات»: لا في ظل الموهومات و المتخيلات، فصيار النظام نظاما صيالحا فاضيلا.

[ص ٣٦٥، س ١٤ / ص ٤٢٥، س ١٥]

قوله: «و تعركت الأجزاء نعو الكله: أي تمركت ما في العالم الصوري الذي هو بمنزلة الجزء نحو العالم المعنوي الذي هو بمنزلة الكل، و اتصل الجزء بالكل و الفرع بالأصل و الظل بذي الظل. و التعبير عما في العالم الصوري المادي بدالأجزاء»، و عمّا في العالم المعنوي الروحاني بدالكل» تعبير لطيف؛ فإن ما في هذا العالم بمنزلة الأجزاء لما في ذلك العالم، و قوام الجزء بالكل على عكس ما هو المشهود؛ فإنّ تقرّم الكل بالجزء إنّما هو فيما كان الكل مركبا، وليس ما في العالم الروحاني مركبا، فالكل هنا مقرّم للجزء؛ فلولا تحرك الأجزاء نحو الكل، لفسدت و بطلت بالكلية؛ و لولا ارتباطها و اتصالها بالكل، لفسدت و دخلت في حريم العدم، إذ الموجود الصالح للبقاء و الدوام هو الموجود الروحاني.

[من ٣٦٥، س ١٥ / ص ٤٢٥، س ١٥]

قوله: دوكانت الرغبة ٤: أي الميل.

[ص ٣٦٥، س ١٥ / ص ٤٢٥، س ١٥]

قوله: دفي القنية الفاعلة»: أي في القنية الفاعلة للخيرات الكاسبة للنفع العاجل و الآجل.

[ص ٢٦٥، س ١٥ / ص ٤٢٥، س ١٦]

قوله: دو الزهادة»: أي الترك و الإعراض.

[ص ٣٦٥، س ١٦ / ص ٤٢٥، س ١٦]

قوله: «في القنية المنفعلة»: أي المنفعلة عن الشرور و الآفات الواردة بسبب مخالفة السياسة للشريعة و عصيانها لها.

[ص ٣٦٥، س ١٦ / ص ٤٢٥، س ١٦]

قوله: «بغضل راحته»: متعلق بـ «المغرور».

[ص ٢٦٥، س ١٧ / ص ٤٢٥، س ١٦]

قوله: «و إتعاب فضيلته»: أي فضيلة النفسانية فإنّ في فضل الراحة و سزيد النعم الصورية و قضاء الشهوات الصيوانية إتعابا و تنضعيفا للفضيلة الإنسانية.

[ص ٣٦٥، س ٢٠ / ص ٤٢٥، س ١٧]

قوله: «عند ذلك»: أي عند طاعة السياسة للشريعة و انتقيادها لهـا. و قـوله: «الراحة من المؤذيات» و ما بعده خبر لقوله: «و يكون».

[ص ٣٦٥، س ٢٢ / ص ٤٢٦، س ٢]

قوله: « تأمّرت الإحساس»: أي حكمت و تسلطت.

[ص ٣٦٥، س ٢٢ / ص ٤٢٦، س ٢]

قوله: «على الآراء»: أي الآراء العقلية.

[ص ٣٦٥، س ٢٢ / ص ٤٢٦، س ٢]

قوله: «و أزال الخشوع»: أي سلب خشوع النفس و خضوعها للأسباب البعيدة العالية من العقول الفعالة التي هي العلل البعيدة لما في عالم المحسوسات؛ و العلل القريبة المشهودة لنا هي في الحقيقة عمّال العلل البعيدة و أياديها.

[ص ٣٦٥، س ٢٣ / ص ٤٢٦، س ٤]

قوله: «أنّ بها»: أي أنّ بسبب العلل القريبة.

[ص ٣٦٦، س ١ / ص ٤٢٦، س ٤]

قوله: «إذا اهملوا إقامة الناموس»: أي اهتموا بإظهاره و إعلائه و إقامته.

[ص ٣٦٦، س ٦ / ص ٤٢٦، س ١١]

قوله: «لازم لذات المأمور به»: أي عرض لازم لهـا قـوله: «مـفارق له» عـرض مفارق.

[ص ٣٦٦، س ٩ / ص ٤٢٦، س ١٣]

قوله: «إذا أمرت الشخص»: إمّا بالتشديد بمعنى نصب الشخص للحكومة و الإمارة على سكّان بلده، أو بالتخفيف؛ و الأوّل أولى.

[ص ٣٦٦، س ٩ / ص ٤٢٦، س ١٤]

قوله: «برقعة الملبوس»: أي بترقيق ملبوسه بصور و أشكال مزيّنة ملصقة به على ما هو دأب الحكّام المنصوبين على الولايات آ أو البلدان من قبل السلاطين، لجلب أنظار الناس و تعظيم شأنه و مقامه عندهم من «رقعت مدرعتى بكذا و كذا».

[ص ٣٦٦، س ١٤ / ص ٤٢٧، س ١]

قوله: «حقيقة جمعية»: أي حقيقة مجتمعة من أمرين: نفس لها درجات مختلفة و مراتب متفاضلة و قوى متعددة و مشاعر متفننة، و بدن مؤلّف من عناصر متضادة و له اعضاء و جوارح متعددة، لكل منها دخل تام في أفعاله و آثاره و انفعالاته، و تصويره بهذه الصورة الحسنة و هذا الهيكل المشتمل على كمال الحسن و تمامه؛ و أيضا حقيقته حقيقة جامعة لجميع النشآت إمّا بالفعل أو بالقوة. و جسمه مشتمل على خلاصة جميع ما في العالم الكبير، لكونه مظهر اسم الله الأعظم و آيته العظمى و مثاله الأعلى في العالم، كما قال الإمام عليه السلام مخاطبا إيّاه:

أتـزعم أنك جرم صعير و فيك انطوى العالم الأكبر

[ص ٤٦٦، س ٦٦. / ص ٤٢٧، س ٢]

قوله: دو لهذا يقال له: أي و لجامعيته كجامعية العالم الكبير و لكونه ذا وحدة كوحدته.

[ص ٣٦٦، س ١٦ / ص ٤٢٧، س ٢]

قوله: ولأنّ جملته»: أي لأنّ جـ ملّة العـالم الصـ غير المقصود بـه الإنسان؛ فالضمير عائد إلى «العالم الصغير» ففيه تصريح بما أشرنا إليه من جامعيته لجميع النشآت و اشتماله على جميع ما في العالم بنحو الإجـمال. و قـوله: «التي على كثرتها ...» صفة لقوله: «موجودات العالم» و الضمير في قوله: «و هي العقليات» عائد إلى الأجناس الثلاثة؛ فقوله: «فكذلك الإنسان ...» تـغريع على ما سبق إيراده لقصد التأكيد و إن كان فيه تكرار لما مـضى مـن بـيان جامعية الإنسان.

[ص ۲۸۸، س ۵ / ص ٤٢٨، س ١٦]

قوله: دمن دواعي الهوى»: بيان و تفسير لأعداء الله المكنونة في الإنسان. قوله: «حين عروجه ...» متعلق بقوله: «النازل».

[ص ٣٦٩، س ٥ / ص ٤٢٩، س ١٥]

قوله: «من حاول ضرب عنقه»: مفعول للتمكين، و الضمير في عنقه عائد إلى «الرجل»، و الضمير المنصوب بـ «أن» عائد إلى الموصول، و كذا المجرور في قوله: «له». و «النصبة»: الهيأة و الحالة من قولهم: «منتصب القامة» أو

من قولهم: «فلان نصب عينه».

[ص ٣٦٩، س ١٥ / ص ٤٣٠، س ٨]

قوله: «مسلّما عن الخطاب»: أي مفروزا منحازا عنه من قولهم: «سلّم فلانا عنه» أي جرّده و أفرزه عنه.

[ص ۲۹۹، س ۱۸ / ص ٤٣٠، س ۱۱]

قوله: دمن بيت الغالب:: إمّا بالغين أي من البيت الغالب سكونه فيها و استكانه إليها، أو بالقاف أي من بيت البدن الذي هو قالب النفس؛ فالإضافة على الأوّل بيانية.

[ص ۲۰۰، س ۲ / ص ۴۳۰، س ۱۵]

قوله: «و الطوف له و النسك»: معطوف على قوله: «التجرد».

[ص ۲۰۷۰، س ۲ / ص ٤٣٠، س ١٥]

قوله: دعند تشبهها ...ه: الظرف متعلق بقوله: «و الطوف له و النسك» فإنّ مناسك الحج و لاسيما الطواف حول البيت كلها أعمال و حركات شبيهة بأعمال النفوس العالية الفاضلة المتعلقة بالأجرام الفلكية العالية الكريمة في دورانها و حركاتها الشوقية الدورية. و الظاهر أنّ قوله: «عند تشبّهها» أي تشبّه النفوس و الأشخاص المتصدية لأعمال الصحيح: «عند تشبّهها» أي تشبّه النفوس و الأشخاص المتصدية لأعمال المحمدية للتحريكات الدورية؛ هذا؛ و لعلّ النسخة الأصلية كانت هكذا: «و المواف له و النسك عنده تشبها ...» و المعنى: و الطوف له تعالى و النسك عنده أي للبيت المنصوب إليه و عنده لقصد التشبّه بالأشخاص العالية الدائرة حول حريم الوجود و كعبة المقصود؛ إذ قد ثبت أنّ دورانها و حركاتها الدورية ليست طبيعية، و لا لأجل إيصال النفع إلى السافل بل لأجل التثبه بالمبادئ العالية و التقرب إلى مبدأ المبادئ. فقوله: «تشبها» على ما التشبه بالمبادئ العالية و التقرب إلى مبدأ المبادئ. فقوله: «تشبها» على ما التشبه بالمبادئ العالية و النسخة الموجودة عندي منصوب حينئذ بعنوان أنّه و الموجود في هذه النسخة الموجودة عندي منصوب حينئذ بعنوان أنّه و الموجود في هذه النسخة الموجودة عندي منصوب حينئذ بعنوان أنّه

مفعول لأجله؛ نظير قوله بعد ذلك: «تشوقا إلى مبدأ الكل».

[ص ۲۷۰، س ۵ / ص ٤٣٠، س ١٨]

قوله: دفلله درّ طائفة بالكعبة طائفة»: الأولى بمعنى الجماعة، و الشانية اسم فاعل مؤنث مشتق من الطوف.

[ص ٣٧٠، س ٧ / ص ٤٣١، س ٢]

قوله: «و عدم الأمر بترك المال بالكلية»: معطوف على قوله: «تحصيل» و ذلك لأن إيتاء الزكاة أفرع تحصيل المال و اكتسابه و عدم إهمال أمره.

[ص ۲۷۰، س ۸ / ص ٤٣١، س ٣]

قوله: «من الثمانية»: أي الطوائف الثمانية المذكورة في الكتب الفقهية في مقام بيان مصارف الزكاة <sup>7</sup>.

[ص ٢٧٠، س ٩ / ص ٤٣١، س ٥]

قوله: «معصورة»: أي معدودة محصورة في أمور كمحصول الزرع و الحرث و عوائد التجارة و أرباح المكاسب و المعاملات.

[ص ٣٧٠، س ٩ / ص ٤٣١، س ٥]

قوله: دعلى بعض الناس،: و هم الأغنياء و ذوي المكنة.

[ص ۲۷۰، س ۱۱ / ص ٤٣١، س ٧]

قوله: وفي الأقواته: كالحنطة و الشعير و التمر و الزبيب من الغلات.

[ص ۲۷۰، س ۱۱ / ص ۲۳۱، س ۷]

قوله: دو في النّقوده: بالفاء و الذال الموحدة، هكذا في النسخة المتوجودة عندي؛ و الظاهر أنّه غلط في العبارة سهوا من الناسخ، و الصنحيح: «في النقود» بالقاف المثناة و الدال المنهملة. و المتراد بنها الذهب و الفضة في اصطلاح الفقهاء.

١. نسخه اصل: اتياء الذكرة. ٢. نسخه اصل: الذكرة.

[ص ۲۷۱، س ۱ / ص ٤٣١، س ١٩]

قوله: وجزئنا الشريف: أي النفس. أمّا البدن فهر الجزء الخسيس الدني.

[ص ۲۷۱، س ۵ / ص ۴۳۲، س ۲]

قوله: «هاتين الحيوانيّتين»: أي حياتا القوتين.

[ص ۲۷۱، س ۹ / ص ۲۳۲، س ۸]

قوله: «المغوي لهما»: أي للقوتين. و الكلمة اسم فاعل من الإغراء، و الإغراء توجيه الشخص إلى خلاف الواقع أو الحق و توطينه عليه. و قوله: «على الإنسان» متعلق مقوله: «مكائد».

[ص ٢٤٧٢، س ١٦ / ص ٤٣٤، س ٩]

قوله: دهذه القوى الثلاث: أي الوهم و الشهوة و الغضب.

[ص ٣٧٣، س ١٦ / ص ٤٣٥، س ٤]

قوله: «فهذه ثلاث مراتب»: الأولى مرتبة العرفان بالله و الشهادة بوحدانيته و الإقرار بربوبيته و برسالة نبيه و إمامة الائمة الاثنى عشر، و الثانية حفظ المال.

[ص ۲۷٤، س ٦ / ص ٤٣٥، س ١٤]

قوله: «قطع الأطراف»: الأطراف هنا جمع «الطرف» ببغتم الطاء و الراء بمعنى النهاية. و «أطراف الشيء» نهاياته و ما ينتهي إليه من جميع الجوانب كالبطن و الظهر و الجنبين و اليدين و الرجلين و الإليتين و الأنثيين للبدن، مما قد يورث قطعها أو إيلامه! هلاك الإنسان؛ و يمكن أن يكون المراد بها الطرق الموصلة إليه أسباب المعيشة و الحياة، و بقطعها سدّها؛ أو هو جمع «الطرف» بفقح الطاء و سكون الراء بمعنى الشيء العلز المطلوب، و منه قولهم: «الطرفة» بضم الطاء وللشيء الطريف الظريف الجالب للنظر، و قولهم: «استطرفه» أي جعله موضع اللذة. وقد يجمع على «الطرائف» و قولهم: «استطرفه» أي جعله موضع اللذة. وقد يجمع على «الطرائف» و

١. نسخه اصل: المعزي.

«الطرف» لكن هذا المعنى لايناسب المقام.

[ص ۲۷٤، س ۲۰ / ص ٤٣٦، س ٦]

قوله: « يمين الغموس»: «الغمس»: الستر. و «الغموس» بـ فتح الغـين الصــيـغة المبالغة، و بضمّها المصدر، و يطلق على اليمين الكاذب، لأنّه يستر الحقيقة و الواقم.

[ص ٢٧٦، س ٤ / ص ٤٣٧، س ٧]

قوله: «مستخدم الشريعة»: بصبيغة اسم الفاعل لاستخدامه إيّاها في قضاء حوائجها و أميالها على ما شوهد من حال المغترّ بخواهد ما الغافل عن بواطنها. قوله: «مطواع للطبيعة» أي آلة للطبيعة تستخدمها للطاعة و الانقياد لها.

[ص ۲۷۱، س ۱۱ / ص ٤٣٧، س ١٥]

قوله: «كسوتها الساترة لعورتها»: و ذلك لأنّ البدن ساتر للروح، و أوصافها مختبية تحته.

[ص ۲۷۱، س ۱۱ / ص ٤٣٧، س ۱۵]

قوله: وفيوشك أن ينكشف سوآته»: فإنّ الروح إذا انتقلت عن البدن و صارت عريانا مكشوفة تظهر أوصافها و ما اختبي فيها من السجايا. و قوله: «إذا أراد أن يخرج ...» متعلق بقوله: «فيوشك ...» أي إذا أراد أن يخرج الروح بصورته المجردة عن البدن الساتر لها قبل قوامها و استكمالها بالأعمال الدينية المذكية لها و في غير زمانها و أوانها؛ و هو أيضا متعلق بقوله: «و أرد أن يخرج». و قوله: «في غير زمانها و أوانها؛ وهو أيضا متعلق بقوله: «و زمان النطق بالحكمة» لأن زمان النطق بالحكمة هو زمان وصول الروح إلى مقام الكمال باتباع النسك الدينية و الشرائع الإلهية؛ إذ قد ثبت في علم المعاد أنّ زمان تجرد الروح عن البدن هو زمان الوصول إلى مقام الكمال إمّا في السعادة، أو في الشقاوة، لا

و هنا تمّت تعليقاتنا المسماة بعلى بعلى كتاب الشواهد بفضل إلهنا الواحد الماجد الشاهد لكل المشاهد؛ فله الحمد على هذه النعمة الجسيمة و المنّة العظيمة.



## Javad Muslih

## Īḍāḥ-al-Maqāṣid fi

Ḥall-i Mu'dilāt-i Kitāb al-Shawāhid

Edited by

Najafquli Habībi

